
]

萊布尼茲哲學

附Ý要段落附錄

Bertrand Russell, M.A.
By

Fellow of Trinity College, Cambridge

Published by ï  CosmicPhilosophy.org



宇宙哲學
ñ哲學解讀ßá

列så期ÿ2026�1o4å

Online eReader PDF ePub

Source: hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/

Book Publishing Service
出xNq能在à聯þP流傳數千�的尖端電子書2

Read about our professional publishing services.

This book is available in 42 languages on ï  CosmicPhilosophy.org.

https://hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://hk.cosmicphilosophy.org/publishing/


導論

o特蘭·羅素的:萊布尼茲哲學的批v性õ述;

隱藏真實訊息

CosmicPhilosophy.org�目始ý出x ï :ßá哲學^論;電子書，

ü書�:中微子不`在;範例哲學研究Û德國哲學家

著`< =ÿ∞無限單子論Ā的42種語言高質ßAI翻ïN
\�Ì，í在ï示v哲學概念�物理學中微子概念的關聯2

戈特弗Ü德·萊
布尼茲 單子論

(2025) 萊布尼茲的單子論 | ∞ 無限單子理論
來源: 以42種語言出版 | 提供ePub及PDF格式。

}2020�，CosmicPhilosophy.org創始人Û用î期人工智能服務研究萊
布尼茲單子論的基礎思想2 特wðÛ< =概念ÿ引
用plato.stanford.eduĀ，經AI檢視à�現m概念�屬無效2

單子論維基條目 終極單子

萊布尼茲從o在單子論文qðÛ終極單子概念，僅述Û 2主^單子

問題浮現ÿ西方哲學界現狀�為萊布尼茲單子論包含終極單子概念ÿ�主

^單子VöĀ，m觀念起源為`？

研究ï示英國哲學家 �為終極單子概念引入者，見ýv首部哲

學著`:萊布尼茲哲學的批v性õ述;，í在ï露萊布尼茲P帝論證的矛

盾性2

o特蘭·羅素

`者初讀單子論時，s象是萊布尼茲或ý數世紀_ñ純理論逼近<Ā然狀
態=，vP帝論證之深��部V論點形r]比，甚或顯現矛盾2

https://hk.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/leibniz-monadology/


`者思ßÿç萊布尼茲耗¿Āß智力_�Ā訊o藏ý神學外衣Q，v所能

傳Ô之深意為`？m僅為當時設想，非結論2

調查顯示多人]萊氏理論p類\s象，例Û ÿ1900Ā
視萊布尼茲ÿ1700Ā為相]論Y驅2

阿爾o特·|因ï坦

阿爾o特·|因ï坦ÿ<萊布尼茲的哲學思想]現ï物理學�展�響深
遠2=

萊布尼茨î在數個世紀_þ�展出類�的Û動相]性概念2他的哲學思想

為|因ï坦的相]論奠â了Ý要基礎2

萊布尼茨� \時�明 ，並在v他�現 域×ý_ÿ，ç

非ð些r果被隱藏，vr就ê更為顯著2

艾薩克·牛� 微�V

羅素在v著`第Ðx_言中ûÓÿ

“  在÷N份手稿中，他ð出 Ā÷N份

則給出 2�些僅是à世�現者

冠]之r果或方法的樣q，qê�ßý萊布尼茨2

O段論所p形式的歐拉圖解

德摩y|式ÿA 或 B = 非ÿ非A 且 非BĀ

研究顯示數TO萊布尼茨學者主張，他_�Ā思想隱藏ý神學外衣之Q2

‘  哲學家 指出ÿ<萊布尼茨在著`中必須謹慎，ñ
免觸犯當時的ß教情感2=

Gottfried Gisela

哲學家 �為，萊布尼茨<常_哲學觀點包ùý神學
語言，使v更w被\時ï人接Ø2=

Donald Rutherford

哲學家 指出，萊布尼茨著`常含<隱藏意義�l=，超
越表�神學或形P學內容2她ñ<預â和諧=概念為例，主張m為萊布

Christia Mercer



主導性作為基本力

尼茨<wo=現Āq質之ï²哲學思想的�ß2

數TO哲學家持相�觀點...

o特蘭·羅素著`<:萊布尼茨哲學的批v性õ述;=ð出類�主張，q書í
在檢視羅素引入<終極單子=概念之°任程þ2

經AI檢視�現ÿç依純粹哲學視角，基ý萊布尼茨<P帝q質不可理解=
之論證而省略神學概念，則現Ā的終極基礎8ÿ供哲學思辨Ā9_是<主^性
q身=2

邏輯è演ÛQÿ

d  萊布尼茨相信單子內任`變化必源自內部，且單子間無法相à
`用2

e  萊布尼茨亦主張<主^單子=可}Nv他單子為複\ĀÜ2

f  主^單子�Þ預â和諧\n所p單子，r為單子}N性的yq
源頭，²而ð供ßá形式�靈魂之q源2

g  因所p變化必源ý8內部9，主^單子不可視為獨ûÌ動者2�意
味主^性q身是哲學思辨唯N面向，]ê基q力的概念2

<主^性q身=即為N種力，類�德國哲學家 的 概念ÿ見v

著`< =Ā2叔q華學者 �

主張m概念ê命]為<能ß= 44N種基q力2

叔q華 形P意à

:意à�表象的世界; Bryan Magee Frederick
Copleston ¿ � À

 ¿ � À Bryan Mageeÿ<ç叔q華ã用<能ß=N詞更佳，因vñ<意à=命]m形PĀ在，誤^世
人óÎ2= Coplestoneÿ<叔q華用<意à=N詞恐k妥，或可改用<能ß=2= ~ 叔本華的<意

https://onlinephilosophyclub.com/forums/viewtopic.php?p=443168
https://onlinephilosophyclub.com/forums/viewtopic.php?p=443168


志=本應稱作<能量=？

羅素ý ûÓÿĀ節 § 36.

‘  萊布尼茨自�þ證明ÿ動力學需ñ力為終極概念，m即ĀÜq質
的活動2

萊布尼茨視力為終極ĀÜ，並ñ<vß恆â=為|理，引入ðþß方

式，使v�當Î稱<能ß=者rl比2

羅素ý ûÓÿĀ節 § 18.

‘  萊布尼茨Ýwÿ<所謂力或力ßÿpuissanceĀ，非指能力
ÿpouvoirĀ或單純機能...故吾視力為ĀÜ構r要素，因v乃Ì動原
則，即ĀÜ之特徵2=

研究亦�現德國哲學家 可能從萊布尼茨<主^性即基q力=中，為v

概念_得形P基礎2

尼采

權力意à

尼采哲學`在顯著張力ÿ他既ò斥形P思辨，卻又斷言 為`在之

yq力ß2

權力意à

尼采必為v主張借鏡形P基礎，而萊布尼茨<主^性即基q力=�尼采

之相�性尤為驚人2

權

力意à

https://onlinephilosophyclub.com/forums/viewtopic.php?p=443168
https://onlinephilosophyclub.com/forums/viewtopic.php?p=443168
https://onlinephilosophyclub.com/forums/viewtopic.php?p=443168
https://onlinephilosophyclub.com/forums/viewtopic.php?p=443168


關於本書

q書為 首部哲學著`，初xý1900�，1937�再x2o特蘭·羅素

羅素身為 奠基者暨著]ß教批v者，ø擇ñ萊布尼茨哲學研究開

啟v哲學生涯2

V析哲學

羅素試圖ï示萊布尼茨的P帝論證�vx心哲學矛盾2

羅素持續深化ß教質疑ÿ1927�撰û論文< =，
1957�擴展為`書挑戰P帝或<無因之因=概念Ā1952�÷著<

=ä討相\ð題2

:s為`不是基督à？;

:P帝`在

嗎？;

ñ< =聞]，v哲學形P基礎�源ý萊布尼茨理論2尼采 P帝þ死

37�à，羅素ý著`第Ðx_言中表Ô]萊布尼茨的欽佩ÿ

‘  萊布尼茨的邏輯較吾xå所譽更為簡明...吾]v哲學之見解仍\
1900�2因數理邏輯�展Û相關手稿相繼�現，v哲學家地O較xå
更顯Ý要2v經驗世界哲學Î僅為�史軼聞，然邏輯�數學原理 域

中，彼之多數夢想þ然Ā現2



然<s|哲學=論壇討論ï示ÿ2025�知]神學�基督教哲學家仍高þ
^崇萊布尼茨，視vP帝論證為�確2

基督教哲學家ÿ<吾之P帝`在Ó德論證，Ā類萊布尼茨之ßá論
證2=

(2025) 愛因斯坦的哲學
來源: 我愛哲學論壇

q書出xÐr]萊布尼茨哲學的深究2羅素論證雖p深刻Ā證，然N瑕ö

 w顯露2

羅素ý ûÓÿĀ節 § 64.

‘  目_，向萊布尼茨ð出N個z÷困境þ足夠說明問題2Û果多元
性僅`在ý感知者之中，就不可能`在多個感知者，Ûmu個單子學

說便會崩潰2

O看之Qm論斷並不rû，因為無限的感知ÿ即單子所ï表的Ā並非Ö\

Ü，�意味著多Ý感知者之間並無yq的}N性要求2

人工智能èn萊布尼茨會Ûm回êÿ

‘  羅素聲稱ç多元性僅`ý感知者，單子學說便會<崩潰=，m說
誤解了萊布尼茨Û`_多元性�感知相繫2因m，您所構想的回ê方

式極接近萊布尼茨û場的Ā質2萊布尼茨確Ā主張每個單子擁p無限

感知，且單子間的數值差異並非源ý感知]象不\，而在ý感知的程

þ1清pþ�排序之w2�使他得ñ駁斥<多Ý感知者必形r羅素所

指問題性>Ö\Ü?=之觀點2

https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29
https://www.ilovephilosophy.com/t/einsteins-philosophy/80454/29


q出x物使讀者得ñ批v性審視萊布尼茨�羅素雙方的理論2

:]萊布尼茨哲學的批v性õ述;之出

x，基ýu �Ì的1900
�初x掃ïqÿu ð

供，�蒙 教ë饋贈Ā，ñ

Û1937�第Ðxÿ37�àĀ的掃ïq
ÿu伯特蘭·羅素學會圖書館出xĀ2

z  Archive.org
ÿ`爾大學圖書館

馬克ï·布萊克

文qã用尖端 �術ÿDeepSeek
OCR1PaddleÛOlm結\Û用Āð×2
人工智能比]初x�Ðx文qà，除Ð

x增補_言外o�現更動2q書Û用

2025/2026�ĀðAI�術ïr42種語言2

AI OCR

羅素¿心增補大ß註Û，y書逾半內容為附完u索引系}之參考文獻2�

些註Ûþ轉為AI引文³結， 點即可�ÞAI查閱索引化文獻2

https://bertrandrussellsocietylibrary.org/


]

萊布尼茲哲學

附Ý要段落附錄

o特蘭·羅素，文學碩士
劍橋大學ON學院院士
劍橋ÿ大學出x社
1900�

第二版序言

q書首x出xà不久，v主要論點44即
44便從 的研究中獲得壓R性R證2他的著`<

=ÿ1901�Ā，�ñv蒐Ö而被�ïý輯忽略的 ÿ題

為< =，1903�Ā，ï示出< =
Ûô 書信ÿs�P僅憑mÐ者îÛv思想Ā不Þ是無數\類文獻的

縮�2�些文獻在漢諾威�壓的文z中埋þ逾z世紀2任`û觀閱讀

< =的讀者ö無法置疑ÿ萊布尼茲的形P學Ü系Ā源ý主謂詞邏
輯2m點尤見ý< =N文ÿ Ā，v中

<單子論=所px心學說öñ簡練邏輯嚴謹性從Q述_ð出�è^而出ÿ

萊布尼茲哲學�P完y源自v

邏輯學 路w·庫蒂拉 :萊布

尼茲的邏輯學; 手稿

:萊布尼茲o刊短論�殘篇; :形P學論述;

阿爾諾

:短論Ö;

:第N�理; :短論Ö;第518-523頁

‘  Semper igitur praedicatum seu consequens inest subjecto seu
antecedenti, et in hoc ipso consistit natura veritatis in universum . . .
. Hoc autem est in omni veritate affirmativa universalis aut
singularis, necessaria aut contingente ( )2\_，第518頁 ¿ * À



 ¿* À <是ñ謂詞或à件恆內在ý主詞或_件，�理之q質即`Pm......m適用ýNW肯â性�理，無論
ny或單稱1必然或v然2=

凡s]萊布尼茲的îÛ�_人註疏相異之×， öð供確鑿驗

證，並表明s所依據的少數î期刊Ì文q，vÝ要性確Ûs所賦予2

，庫蒂拉主張，僅斷言所p�命題ö為V析命題，且p為

ÿ斷言所pV析命題ö�Ā之逆命題2 亦u萊布尼茲

明確從所p�命題的V析性è^而出Ā蓋vü稱m點à繼而謂ÿ

<Sequitur etiam hinc non dari posse duas res singulares solo numero
differentes: utique enim oportet rationem reddi posse cur sint diversae,
quae ex aliqua in ipsis differentia petenda est= ÿ Ā2

庫蒂拉的著`

充足

理u原則 矛盾ß

不可辨w者的\N性

¿ * À

\_，第519頁

 ¿* À <um更可è知ÿ不可能`在僅數值相異的z個單稱Ï物Ā因必可給出Ð者相異之理u，m理u
須求Āv間ð種差異2=

故而萊布尼茲的邏輯Ü系44ó少在vĀ清明時刻44Ā較s所�譽者
更為簡}2尤p甚者， ýq書 節之îÛ，既迥異ý庫蒂拉

之見，亦悖öv所據文q，且較不符萊布尼茲邏輯之N¯性2然\時，大

ß文獻可R證s持之觀點2m乃 之例證ÿvø藏優質哲學

ÿ�經 à秘而不üĀ，卻為求]祿而|開劣質哲學2ým顯v

d常機鋒ÿ劣質哲學反因劣質Ø譽，而優質哲學僅 知曉，卻被

視ç敝�棄置o刊2例Û1686�，v撰 ，頁緣批注<
=Ā然庫蒂拉_無ý者�可v自s評價2÷N手稿中，vð出

Ā÷稿更�

2mö為à世冠]之r果方法縮�，qê�ß萊布尼茲，卻因vý者

品味Ā劣Ûv自身耽ý浮]而湮þ2吾臆v暮�殆á秘藏之優質哲學，僅

憶藉ñ博×王|ÿ尤甚王ÜĀ青睞之Ā俗xq2ç庫蒂拉著`得ýv生_

刊Ì，吾確信v必憎之，非因失準，乃因Þþ精確之失慎2

充足理uß §14.

萊布尼茲雙Ý性

阿爾諾批v

v手稿ý者

數理邏輯著` ým吾

精²S著 O

段論所p式之歐拉圖解 德摩y|式ÿA或B = 非ÿ非A且非
BĀ

v邏輯殘篇中藏N`在之_特意涵ÿ<Definiri potest Existens, quod cum
pluribus compatibile est quam quodlibet aliud incompatibile cum ipso=
ÿ Ā2繼而曰ÿ<`在者乃w`在或可能性之物，¿ * À

:短論Ö;第360頁



且猶p他義=，Ò謂ÿ<Ajo igitur Existens esse Ens quod cum plurimis
compatibile est, seu Ens maxime possibile, itaque omnia coexistentia
aequae possibilia sunt= ÿ Ā2ç萊布尼茲意_m嚴界

â義為<`在=，則引_íè論2蓋çÛ是，則無創世之�ÿq質關Ï屬永
恆�理，構 容納Ā多共`q質之世界乃純粹邏輯課題2m世界Ò依â義

而`，無需 Ā且v為神之N部，因q質`ý神心2ýmÛ他×，

萊布尼茲每容ý邏輯è演即陷 Ā故ý刊Ì著`中，

2

¿ ** À

\_，第376頁

神聖敕ð

ï賓諾莎主義 v刻意流

ý非邏輯

 ¿* À <`在者可界â為ÿv�萬物之相容性，ßý任`�v自身不相容者2=
 ¿** À <故吾言ÿ`在者乃�Ā多Ï物相容之`p，即Ā可能之`p，是ñNW共`物öw\等可能

性2=

數學，尤v是 ，]萊布尼茲的哲學�響深遠2他�為，所謂的v然

�理，v主Ü是無限複雜的，唯p�Þ無限þ展的V析才能顯示謂詞包含

ý主Ü之中2每NĀÜöw無限複雜性，因v�v他所pĀÜöp關聯，

且不`在純粹外在的命]44故每N關ÏöñÛ相關�各自的謂詞2u
mè論，<每N單NĀÜ在v完滿概念中ö涵~u個ßá=ÿ

Ā2因m，]人類而言，關ý特âĀÜ的命題僅能�Þ經驗�現Ā

但]能掌握無限的P帝而言，�些命題Û\<等邊O角形是O角形=般wV
析性2然而，sQ仍可無限趨近ý]個ÜĀÜ的完滿�知2例Û論Û

時，萊布尼茲言ÿ<mÏ可從彼得的概念è證，但彼得的概念
是完備的，故ñÛ無限性，因而永無法Ôó完滿證明Āÿ可無限逼近，使

差異_ý任`給â值2=庫蒂拉評曰ÿ<v高þ數學化的表述，Ā借自
=ÿ Ā2萊布尼茲尤好 之譬

喻2當ï數學哲學中， 亦面臨相�問題ÿ例Û， 的_數表Ô是

v`在³續O個7？ÏÎ計算尚o�現2o來或可證明à續`在³續O個
7，卻永無法證明v不`在44因à者需完r無窮計算2萊布尼茲的P帝
能完rmÛ算而知v解，但ç答案為vâ，人類則永不可知2依v哲學，

微�V

Opuscules,
p. 521

聖彼

得v�基督

無窮

_方法 La Logique de Leibniz, p. 213n 無理數

p限論者 π



關ý`在物的命題q可 �知ÿç能完r無窮V析Ā，然人類既不

能，故吾人僅能經驗地�知，唯P帝可從邏輯è^之2

Y驗地

當s撰û:萊布尼茲哲學;時，]數理邏輯Û 所知甚

ÿ2ÛÎs不會Ûà文所言，斷言純數學命題屬< =2關鍵SV在ý
命題是v可從邏輯è^ÿ_者äâ義為< =，à者為<綜\性=2萊布
尼茲主張，]P帝而言，NW命題öwV析性Ā當ï邏輯學家多視純數學

為V析性，但�â所pÏĀ知識ö屬綜\性2

ÿ托爾的無窮數理論

綜\性

V析性

再者，sÎ當修lm言ÿ<ç單子之p機Üuv他從屬單子構r，則顯非
每N單子ö可p之=ÿp. 150Ā2m假設預設單子數必p限，然萊布尼茲
Ā假âv數為無限2彼言ÿ<ßá每N微粒ö涵藏無窮Ø 物之世界=
ÿ Ā2故每N單子ö可能擁pu從屬單子構r之軀

Ü，pÛ每NV數ö大ý無窮多個v他V數2

Opuscules, p. 522

建構算術模型ñõÛ萊布尼茲世界觀Ā非÷Ï2設每單子賦予ðp理�V

數 e，vý時刻 l 之狀態ñ e_(l) 表示ÿ_(l) 為yÜ單子共pĀ2則ý
任N給â時刻，任意z單子間1乃ó任N單子�ßá間ö`]êÿ故可謂

每單子ö�現世界，亦相à�現2吾人可假設ýß e 之單子，v軀Üu
ýß為 e 冪之單子構r2數 e 可視為單子智能之ßþÿ因 e 為�V數，
v冪l_ý e，故單子軀Üul�單子組r2m模型固屬示意，然足證萊
布尼茲ßáý邏輯P可能2ÿv�âm模型為現Ā之理u44y植ý主
謂詞邏輯44÷為當ï邏輯學家所接Ø2況ÛQ文所論， ç

Û萊布尼茲般嚴格×用，Ā� à斥2

主謂詞邏輯

ĀÜ多元性

除P述Ā點外，s]萊布尼茲哲學之見解仍�1900�時無異2隨數理邏
輯�展Ûv相關手稿之並Ì�現，v哲人地O較�x更為昭�2v經驗世

界之哲學Î僅r�史陳跡，然ý邏輯�數學原理 域，彼之Ā多夢想þ然

Ā現，終顯非Ûà世所視之虛幻空想2

N九O七�九o



初版前言

哲學史研究自設zÝ相異目標ÿvN主ý�史，vÐ主ý哲學2u是，吾

人求哲學史時，常得�史�哲學之混\2凡論時ï或他哲學家之�響1哲

學Ü系之�展1vx心思想之緣起44ö屬�l�史課題ÿ解答需深諳
當ï教育1訴求]象1Û相關時局之科學�治Ï件2然著`ç偏Ým類元

素，v論題能v稱`嚴格哲學，Ā可`疑2當Î所謂�史精神û長N傾

向ÿÞþ關注哲學間之關Ï，反忽視哲學自身2吾人或比照³續紋樣之形

式，僅論哲學之相繼流變而罔顧v義ÿ或ñ文獻R證1語ö÷\確û�

響，卻o解所論Ü系之因果關聯2然]_哲終`N純粹哲學態þ44不
囿ý�ï或�響，僅求ä明哲學可能之宏大類型，並藉考究�x大哲所倡

Ü系ñ^引mä索2mä究中仍`�史要題44即所究哲人之�Ā觀
點2然Î審視m觀點þwv趣ÿ當ä討�S哲人之見解時，v見解大抵自

r嚴密Ü系Ā吾人理解之�，亦自獲Ý要哲學�理2且因�x哲學ö屬少

數大類ÿm類ý當ï仍ÿ現不輟Ā，吾人審視任類之Ā偉大ï表，即可明

v哲學y基為`2更可藉察ÏÎÜ系ö`之矛盾扞格，洞悉ü類之yq弊

病Ûÿ除之Ó2然m類ä究中，哲人不再Ø心理學îÛÿv乃`為所持哲

學�理Ü系之¯護者Ø檢視2哲人Û`Ôóm見解，固屬Ý要趣題，然ý

檢驗見解l確性之ä究Ā無邏輯關聯Ā且既明vĀ見解à，當Y剔除�v

主學說相悖者，方]學說þñ批v審視2簡言之，mä究首Ý者，非�史

ÏĀ，乃哲學�偽2

sý萊布尼茲所盡之力，Ā在m哲學任務，而非嚴格�史任務2�史任務

þu他人S越完r，尤見 之`，吾無可增Ā然哲學任務�猶o

ÿ2 ýv 中]萊布尼茲之精ö論述ÿs從中獲

益ßý他註Ā，撰時o悉ô 書簡Û埃氏ý訂

à刊Ì之Ā多要x2自彼時ñ降，註Û者心中ý吾哲之傳}見解�y深柢

固，ñôð見手稿之Ý要性o獲l視2 確þ著書，í趣\ýq書，

ï坦教ë

埃德曼 哲學史鉅著ÿ1842Ā
阿爾諾 萊布尼茲Öÿ1840Ā

ï爾曼



且力陳44吾見亦然44從 獲萊布尼茲見解之t2然ï氏精

熟萊氏文qp餘，是v等\精解v義，猶o可知2

:單子論;

q人謹ñ數言說明撰ûm萊布尼茨`書之緣u21899�四旬期學期，余
ý劍橋大學ON學院講ë:萊布尼茨哲學;課程2備課期間，雖Ý閱Ā家

註疏Û萊氏主要論著，然ývĀ多學說之û論y基，猶覺晦暗不明2`ñ

斷言 ？Û`確信 ？ 所指為

`？m類疑問�óÿ來，卻Ý_不獲確解2當時感Ø44想來亦為眾人
所\感44乃覺 恍ç_í童û，縱p條理，終屬o斷2Ûó

ü讀 � ，`時ÛZ瀑傾瀉，照徹萊氏哲學ÿ

ß之�微堂奧2余得見v基kÛ`深築，v宏構Û`ô地而起2m看�玄

奧之Ü系，ÿ可u數則簡}_ðè演而出44ç非萊氏從中^出驚世之
論，恐多數哲人ö願首肯v理2úñ為，þ啟s茅塞之文獻，ý他人亦當

p明燈之效2故q書論述，特ñĀ篇要義為端，竭力_ 呈現為u少

ß_ð嚴謹è演之Ü系2單子概念Ò非開ß之Ā，而顯ý 之

à2çmî解無誤，則萊布尼茨哲學 í之宏深，Ā遠超_常õ述所�2

單子不能à動 不可V辨者的\N性 充足理uß

:單子論;

:形P學談; :ôÞ諾書簡;

單子論

綿長è論鏈

書p÷附 ，務求ý萊氏哲學各要點ö收錄ó少N則確鑿論

斷Ā遇爭ð×或自相矛盾×，則並陳多則引文2凡1686�ñ_之文獻，
或w特殊Ý要性者，ö標示�ï2l文援引之段落，原則Pöý附錄相ê

條目Ý現Āÿ_文þ引錄者不贅2為便檢索，特ý附錄索引，俾憑參照碼

û得原文2所p引文ö經ï出，且o預設讀者�曉外語2除參Ý

精良ï著外，余力ÿ預設讀者w備萊氏哲學背o2凡引vï文多從之Ā然

Û ïq，則常需訂l2óç徵引駁斥 之文，凡克

氏ï文o失原意者ö予ÿ用2

V類文摘附錄

拉塔Y生

鄧肯Y生 蘭利Y生 克拉克

�蒙劍橋ON學院 校閱清樣並Ā賜S見，更不辭辛à審訂

l文Û附錄之拉O文ï稿，謹m�謝2亦感荷 披閱部V手

稿並多所指l2

G. E. 摩尔Y生
詹姆ï·沃德教ë

1900�9o



縮略語

目錄

萊布尼茨的_ð

G. 萊布尼茨哲學著`Ö，C·J·格哈特ý，ï林，1875390�
G. M. 萊布尼茨數學著`Ö，C·J·格哈特ý，哈勒，1850363�
F. de C. 萊布尼茨o刊ï賓諾莎駁論，A·富歇·德·t÷爾撰序，巴

黎，1854�
D. 萊布尼茨哲學著`Ö，喬治·馬O·鄧肯註Û，紐黑文，1890

�

L. 萊布尼茨ÿ單子論Ûv他哲學著`，羅o特·拉塔ï註，牛
津，1898�

N. E. 萊布尼茨人類理解ð論·附短篇Ö，阿爾弗÷德·]ï恩·蘭利
ï，紐}Û倫敦，1896�

第I.章

1. 萊布尼茨o撰Ā著之因

2. 萊布尼茨注Û者之職°

3. 哲學Ü系中的z類矛盾

4. v_ð

5. q書論述÷構

6. 形塑萊氏見解之�響



必然命題�矛盾ß

v然命題�充足理uß

ĀÜ概念

第II.章

7. 萊氏哲學始ý命題V析

8. 萊氏邏輯論證ý要

9. m論證引�之問題

10. 命題ö可�為主謂形式P？

11. V析命題�綜\命題

12. 必然性�v然性

第III.章

13. 萊氏Ü系中v然v斷之範疇

14. 充足理uß要義

15. v�矛盾ß之關Ï

第IV.章

16. 笛t兒�ï賓諾莎之ĀÜ觀

17. 萊氏Ü系中ĀÜ之涵義

18. 活動性之涵義

19. 活動性�充足理u之關聯



不可V辨者\Nß�³續ß·可能性�共可能性

萊布尼茨`ñ信p外在世界？

20. 單NĀÜĀ態構r因果序列

21. ĀÜ`ñ異ýv謂詞總和？

22. 時間�萊氏ĀÜ概念之關Ï

第V.章

23. 不可V辨者\Nß要í

24. m原理之必要性Ûv非_ð性

25. 萊氏證ûmß是vp效？

26. ĀÜw無限謂詞·v�v然性Û不可V辨性之關聯
27. ³續ßÿ萊氏主張之O種³續形式

28. ³續ß之y基

29. 可能性�共可能性

30. Ā可能世界之共性

31. O類必然性

第VI.章

32. 萊氏ñ物質為既â

33. 外在世界`在僅w<Ó德確â性=

第VII.章



物質哲學

物質哲學ÿ續Ā

(a) 動力學原理之è演

34. 感知之nÝ可信性乃萊氏哲學_ð

35. <物質=�<物Ü=Ā義

36. 萊氏�笛氏動力學之關Ï

37. 物質q質非ÿþ

38. 萊氏動力學中<原初物質=之義

39. <l生物質=

40. 力之概念�d性âß

41. 力�絕]Û動

42. 設â力之形P學y據

43. 多Ý因果序列之動力學論證

44. 萊氏混淆之O類動力論

45. v反ÿþ原子之y據

46. 反�空

47. 反超距`用

48. 力賦予個Ü性

49. 原初力�~生力

50. 動力因果之悖論

第VIII章



³續Ü之迷宮

時空理論Ûv�單子論之關Ï

(b) õÛ³續性�ÿþ

51. 既p複\Ü則必p單純ĀÜ

52. Swý空間之ÿþ乃萊氏出�點

53. ÿþ即Ý複

54. 故ĀÜq質不能是ÿþ，因ĀÜ必為�元N

55. O類點·ĀÜ非物質
56. Û動屬現象，力方為Ā

第IX.章

57. 點之疑÷

58. 主張Ā無限而vâ無限數

59. 萊氏vâð義之³續性

60. ý數1空間1時間中，uÜYý部V

61. 空間�時間ý萊氏純屬關Ï

62. ³續Ü^向單子論之論證要略

63. 既聚�屬現象，則Ā無單子之數

64. m觀點之疑÷

第X.章



單子�性

靈�身

65. ĀÜ哲學必vâ空間Ā在性之因

66. 萊氏反空間Ā在性之論證

67. 萊氏之O態理論

68. 單子�空間之關Ï乃單子論yq÷題

69. 萊氏]m課題之î期見解

70. v中期見解

71. và期見解

72. 時間�變化

73. 單子論]時空�Ï物關Ï持非]稱觀點

74. 萊氏含混主張時空wû觀]ê物

第XI.章

75. 知覺

76. 欲求

77. 知覺非源ý被知物]感知者之`用

78. 洛采]m觀點之批評

79. _â和諧

第XII.章

80. 單子關Ï自m當ý考



含混�無意識知覺

81. 笛t兒�ï賓諾莎論靈身關Ï

82. 萊氏觀點要略

83. 單子O階

84. 活動�Ø動

85. 知覺之完備þ�明pþ

86. <原初物質=為各單子之要素

87. <原初物質=乃p限性1複多性Û物質之源

88. 亦為單子à聯之u

89. 萊氏靈身關ÏÐ說

90. 首說

91. l說

92. <ĀÜ性紐結=

93. l說當棄

94. 預r說

第XIII.章

95. 單子差異Ð類

96. 無意識心靈狀態

97. 含混�微p知覺

第XIV.章



萊布尼茨知識論

P帝`在之證明

98. 知識論之義

99. Yy觀念��理

100. :ð論;�萊氏形P學之矛盾

101. Yy觀念之疑÷

102. 感à�理智之w

103. 觀念之質

104. 界說

105. :nÝ符ß術;

第XV.章

106. 萊布尼茲�可的四類證明

107. qÜ論證明

108. P帝概念可能性之證

109. ßá論論證

110. ]m論證之質疑

111. 永恆�理之論證

112. v謬誤

113. 知識��理之關Ï

114. 從預â和諧出�的論證

115. ]m論證之質疑



萊布尼茨的倫理學

116. u萊布尼茨P帝信仰^ô的矛盾

117. P帝的善性

第XVI.章

118. 自u�決â論

119. 意à�快感之心理學

120. 罪

121. 善ā之義ÿO者V殊

122. 形P之ā為餘Ðā之源

123. �V析v斷學說的關聯

124. 自然國þ�恩x國þ



第 IĀ

萊布尼茨的前提

萊布尼茨o撰Ā著之因

萊布尼茨之哲學，雖oñ系}uÜ示世，然細察可知v為異常完備¯�之

Ü系2蓋研究v觀點之法，必多倚Pv陳述之Ó，故�須略述

，並論斷`種著述方顯v�意2

v人品性�

境遇

萊氏orN家鉅著之因，不在vÜ系q質2反之，v哲學較Ā 之

學，尤äñâ義|理Ì 2v著述方式之u，繫Pv人品性境遇，

非關v理論2蓋凡所著述，�ö需即時ï勵，ðW動因2或×悦王侯，或

駁論v哲人，或ÿ神學家之譴，ö不辭àè2吾人Ò得 1

1 Û 2然純為õ

Û之`，彼�甚少ê意2v著述�öñ特â人物，且多Ý說服讀者，鮮ñ

Ā嚴密論證示人2閱萊氏著`，當恆念v求信之慾，蓋m使vÝ�俗w象

之論，而_]Ā理據 2故吾人~見vĀ佳觀點陳ý

，經à世學者Û 1 首þ刊Ì2m類文稿，修辭大減而邏輯

大增，迥異ý 之ÿ薄，à者Ā不足顯v哲思深��銳見2

ï賓諾莎

�`演繹

:神義論; :自

然�恩x之原理;
¿ 1 À
:人類理智ð論; :ô阿爾諾書簡;

隱ý晦澀篇Ā 手稿殘

篇 埃德曼 格哈特

|開ü言

 ¿ 1 Àã格哈特之見ÿm`ÿ非:單子論;Ā乃為歐根親王而撰ÿG. VI. 483Ā2

v精力渙h之÷N因，乃需×悦王侯×主2少時即

，刻意 2mø雖引 ，使v識 而

獲益匪ÿ，然終ôÞ^王侯，為×悦而虛öZ陰，殊可痛惜2彼�ñ考證

顯赫之 譜系雖à，然得交Ú權貴，即足償所失2然à務酬酢並

耗時å，奪v撰述 之暇2故雄心1博識1冀�響

特â人物Ā端交~，終使萊氏o能 而��義2

ò阿爾特多{大學教席
¿ 2 À

棄學術而就宮ÿ 法英之旅 當世俊傑�偉思

漢諾威王ý

鉅著ÿmagnum opusĀ
系}õ述v學



萊布尼茨注Û者之職°

哲學Ü系中的z類矛盾

 ¿2 Àõà爾，:萊布尼茨傳;卷N，頁442

因是疏略，論者之°較Ā多數哲人更為ó鉅Ý要2論者首務，當Ý構萊氏

ê撰之Ü系44究vè論鏈之始p，顯vĀ見之關聯，並據v他著`充
Ā 1 等`之ý要2m�雖÷免而略嫌僭越，然為

拙著要í所在，或屬首要2盡善雖殆不可得，然v必要即為嘗試之u2為

呈¯�uÜ，吾人盡可能限ý 44即自 Ï

歿，彼所持而略修之見2vî期觀點Û他哲之�響，僅ý理解v終極Ü系

不可或缺時方予考究2

:單子論; :形P學談;

萊氏r熟之見 1686�1o 1716�

然除純然史學目的外，拙著ç可能，亦欲辨明萊氏見解之�偽2既陳vĀ

持之見，則÷免究và}程þ，u是44因 多顯為矛盾44可
辨所持見解之�確2ª然，見矛盾×，õÛ必當指陳，蓋`者著述中，常

p支持]û觀點之文ö2故不指v矛盾，則哲人�意ö可引v自語相駁2

Ò�不可V，且強為割Ê，Ð者ö大損2

哲學謬誤

õÛ�批v

s_主張，萊布尼茨的哲學包含 2v中N種wýð除，而÷

N種則]任`類� 的哲學Ü系ó關Ý要2第N種不Nô性純粹

源ý 44例Û
ñÛ 2當�現m類不Nô性時，sQ�些不

仰賴王|貴族青睞之人，大可�Ìè^出萊布尼茨所迴ÿ的結論2Ûm操

`à，sQ_�現萊布尼茨的哲學�P完y源自少數�個_ð2v系}能

l確且必然地從�些_ðè^而出，mNÏĀ證明了萊布尼茨的哲學S越

性，亦是v]哲學的恆久貢獻2然而，l是在mè^Þ程中，sQ察覺到

2�些_ðO看相容，卻會在論證Þ程中^向矛

z種不Nô性

:單子論;

]��Õ背萊布尼茨時ï主流觀點之à果的畏懼 ]持罪ā

的`在 P帝`在的qÜ論論證

第Ð類更Ý大的不Nô性



v_ð

I. 

II. 

III. 

IV. 

V. 

q書論述÷構

盾結果2因m，sQ被ð斷âv中N個或多個_ð為謬誤2s_嘗試援引

萊布尼茨原û證明m點，並ð出依據ÿó少部V地Āvâv謬誤所在2藉

m，�Þ審視Û萊氏Ü系般縝密周ý之系}，sQ可望建û獨û的哲學結

論44ç非v演繹�ÿ，m類結論qê極÷�現2

s�為萊布尼茨哲學的主要_ðp五�2v中部Vu他明確õ述，÷N些

則因Þýyq而鮮為v自覺2茲列�ÛQ，並_ýà續Ā節õ明萊氏哲學

v餘部VÛ`umÍ生ÿ

每個命題öw主詞�謂詞2

主詞可擁p在不\時間`在的性質`為謂詞2ÿm類主詞稱為Ā

Ü2Ā

o斷言特â時間`在之�命題屬必然且V析性Ā斷言特â時間`在

者則屬v然且綜\性2à者依賴終極因2

自s為ĀÜ2

知覺ð供]外在世界的�知，即]自身Û自身狀態ñ外`在者的�

識2

]萊布尼茨哲學的yq反駁，_在ý

Ām不Nô性亦構r]單子論的nÝ性質疑2

第N_ð�第四1五_ð的不Nô

性

q書²程ÛQÿ _ä討P述_四�_ð之è論，並展示vÛ`

^出系}中y部ÿ或近y部Ā必然命題2 _論述

之證明�ï述ÿ就v獨ûý終極因�善之理念而言Ā2v餘Ā節_

第Ðó五Ā

第}óTNĀ 萊布尼茨的

單子論



形塑萊氏見解之�響

考ßm等因素，並ä討 1 Û 2ýmp數Ā，sQ

_見萊布尼茨原創性大減，轉而略改ê辭便ã納ÿo註明出×ĀØ貶抑之

觀點2Ü系m部V亦_呈現較_期更多細微矛盾，主因在ý迴ÿ

<猶z無神論者=之褻瀆思想，ñÛ萊氏自身邏輯qê^向的更嚴Ý褻

瀆2故雖p五Ā論題_萊氏著述甚多，然相較vè論中更原創的_期部

V，趣味較P且_從簡×理2m亦因相關課題較_期課題更kyq性�÷

þ2

靈魂�肉Ü P帝論 倫理學

ï賓諾莎

形塑萊布尼茨哲學之�響，�q書主í無直接關聯，且註Û者 ]m之論

述遠優ý]vĀ終Ü系之Ā�õÛ2然略述m題亦非不當2四股相繼哲學

思潮�ö�響v學養ĀýĀ學~中，他öp所×，卻從非單純門à，而自

各家擷×部V觀點2就m而言，他堪稱 Ā然v異ý_常ø衷~

者，在ý能轉化所借Ö之思想，Ā終融鑄為異常和諧之uÜ2m四股�響

依l為ÿ 1 1 Û 2m外，吾人ê

補述vý關鍵時期] 之精研2

¿ 3 À

ø衷主義者

經院哲學 唯物論 笛t爾主義 ï賓諾莎主義

ï拉圖]û錄

 ¿3 À參見 Guhrauer, :萊布尼茨傳;ÿLeibnitz: Eine BiographieĀ, 布÷ïà, 1846ĀStein, :萊布
尼茨�ï賓諾莎;ÿLeibniz und SpinozaĀ, ï林, 1890ĀSelver, :萊布尼茨單子論�展²程;
ÿEntwicklungsgang der Leibnizschen MonadenlehreĀ, 萊比錫, 1885ĀTönnies, :萊布尼茨�霍
布ï;ÿLeibniz und HobbesĀ, �:哲學o刊;ÿPhil. MonatshefteĀ卷 xxiiiĀTrendelenburg,
:�史論ó;ÿHistorische BeiträgeĀ卷Ð, ï林, 18552

萊布尼茨Ø教ý ，彼時m傳}ý多數 猶o斷絕2

少�時，他þ�曉經院學者Û經院~ 之學Ā1663�所撰畢業
論文 ÿDe Principio IndividuiĀ中，v仍ÿ用經院哲學
之辭藻�方法2

經院哲學傳} 德意à大學

ÞÜ士多德
¿ 4 À

:論個Ü化原則;

 ¿4 À萊布尼茨�從o精研ÞÜ士多德原著，儘管亞氏]v�響ó鉅2參見 Stein, _引書 頁 163 ñ
Q2



但î在m時z�_ÿçv晚�回憶可信Ā，他þ自稱擺脫了所謂

，投身ý當時的 思潮2 � 開始|引他，

並持續ÿ�PĀ深刻�響v哲思，直ó 2在巴黎期

間ÿv間zþ短期 訪英格蘭Ā，他]留ý ，ým得ñ比

在德國時更深入地接觸 44無論在數學或哲學�面44結識
了 1 1 1 ，ñÛ

2他��些人保持書信�來，更�Þ奧�堡� à�ç

~信件ÿ引�了長Ô150�的爭ð Ā2l是在巴黎]留期間，他創û了

，並獲得了ÿ博學識Û]u個 的熟稔，�r為våà鮮明

特質2然而直óö巴黎�國�中，他才得ñ結識_¯中Ā偉大的人物2

1676�間，他在�{停留}No，顯然� 頻繁交流Ā�之ä討

Û ，並得ñ閱覽ÿó少部VĀ 手稿 2:倫

理學;不久à遺`出x，萊布尼茨為之撰û評註，無疑]v論證Ü系投ñ

極審慎的思考2và數�間ÿ直ó1684甚或1686�44因
僅×理單N`題Ā，v思想蹤跡所`甚微Ā�� ý1770ó1781

�間之狀，他或因疑慮Þ深而鮮少著述2他確þ研讀 ，亦確ø駁

斥ï賓諾莎之à2無論Û`，ó1686�初，他þ構建出個ÜĀÜ之概
念，v思想Ü系臻ýr熟，足ñ向阿爾諾呈遞或許是v畢生Ā精ö的õ述

44即 ÿ Ā2m`�ô阿爾諾書信標�vr

熟哲學之肇端Ā依s之見，m×不僅是時間起點，更是邏輯起點2構rm

邏輯起點1奠âĀÜâ義之論證，_見ýà續四Ā2

8瑣屑學
~9 ¿ 5 À

數學唯物主義 �桑狄 霍布ï

vó關Ý要的巴黎之Ì

1672ó1676�間
笛t爾主義

馬勒o朗士 Ù森~神學家阿爾諾 Ā更ï 羅o特·波義耳 ÷家

學會秘書奧�堡 牛�
¿ 6 À

微�V學 文學界

ï賓諾莎 Û

動âß P帝`在之證明 倫理學
¿ 7 À

論知識1�理

�觀念 ÿ德

ï拉圖
¿ 8 À

:形P學論; G. IV. 427-463

 ¿5 Àõà爾，:萊布尼茨傳;卷N，第25-26頁ĀG. III. 6062
 ¿6 À牛�Ü人指稱，m些信件予萊布尼茨剽ú微�V之機44Îþ確知m指çy無y據2
 ¿7 À參見ï坦因，:萊布尼茨�ï賓諾莎;，第四Ā2

 ¿8 À參見ï坦因，_引書，第119頁2



第 I IĀ

必然命題與矛盾律

萊氏哲學始ý命題V析

凡健y哲學öê始ý 之V析44m理或顯豁ó無需論證2然萊布尼
茨哲學是v始ým種V析，則較隱晦，然v�Ā性�無Ðô2vàNñ¯

之之Ü系，ý1686�初þ臻完備2是�著述中，當vð見依據猶鮮活ý
心時，可見N極Ý要論證2據v自述ÿ Ā，m論證源ý命題之n

Ý性質Ā彼更謂，ç�� ，則單憑m論證即可確ûvÜ系餘

部2m論見Ā 11686�1o為阿爾諾撰û之
ÿ Ā ，ÛN篇o署期短文 ÿ

Ā2雖據s所知，mè論o明見ý他×，然ví~p暗示

，且唯m能õ明萊布尼茨]à 之u2萊布尼茨oý刊Ì著

`中Ýðm純邏輯論證，v因可參vô阿爾諾書簡N節ÿ Āÿ

<吾þ期，基ý命題�性之論證，或ý^心p所觸動Ā然亦坦言，鮮p人

能識m等抽象�理之價值，恐除閣Q外，無人可Ûm w洞見v力2=然

吾等確知，萊布尼茨~言欲出xv�阿爾諾�信ÿ Ā，故必視m

信r為v哲學見解之充V表述2u是觀之，Ā無理uènm信rå期à，

vyq觀點þ生Ý大更w2

命題

G. II. 73
ĀÜ多元論

ô阿爾諾書簡 :形P學論;

G. IV. 427-463 ¿ 1 À
:自然�玄理則示例; G.

VII. 309-318 ¿ 2 À

ĀÜ無相à`用

G. II. 73, 74

G. II. 10

 ¿ 1 À見 G. II. 11 起Ā÷見 IV. 409, 4102
 ¿2 À例Û L. 326ĀG. IV. 4962

m待檢視之論證，__據qĀÛàOĀ篇幅，vèÍ出萊布尼茨哲學之必

要部V44即適用ýNW可能世界之命題44的完u或近完uÜ系2欲
獲ï述現Ā世界之命題，尚需N_ðÿ ，u

是Í生空間1物質ÛĀÜ多元性2m_ð�僅源ý常識，w無更]Ā基

知覺賦予吾人外部世界之知識



萊氏邏輯論證ý要

奠Ā待 引入m_ð時，吾人_轉入萊布尼茨哲學之ð域2然因

之意涵在邏輯PYýĀÜ多元性或ĀÜ知覺之討論，故當_論證44Ā
Ü意涵之源44須Y予õ明檢視2吾_Y簡述m論證，繼而ý陳v各部
V2

第}Ā ĀÜ

凡命題終可化}為 2ým類命題中，除卻ñ`在性為謂

詞者，謂詞öñð種方式蘊含ý主詞之中2主詞uv謂詞â義，ç謂詞p

異，則主詞亦異2故凡主謂之�v斷，ç非斷言Ā�`在，則屬

44即謂詞構r主詞概念之N部2`在性乃唯N不蘊含ý`在主詞概念
中之謂詞2故`在性命題ÿ除P帝`在之命題外Āö屬 ，意即縱現

Ā`在之主Ü不ÿ`在，亦無矛盾2必要命題即V析性命題，而綜\性命

題恆為v然2

主詞�謂詞之陳述

V析性

綜\性

當許多謂詞可�ý\N個主Ü，而m主Ü無法r為任`v他主Ü的謂詞

時，ü主Ü即被稱為 2m類主Ü在 ñÛ]`在�時間

的參照Ā它Q是可能的`在者，並擁p表Ôv在不\時間狀態的謂詞2m

類謂詞稱為 ，v特性在ý任N謂詞ö無法從v他謂詞

中V析è^而出，lÛ理性無法僅從人類è得2因m，當N個主Ü�Þç

~m類謂詞â義時，假設v缺Qv餘謂詞並無矛盾2然而，在擁p�些謂

詞的主Ü中，所p謂詞ö被包含v中，故]主Ü的完美�識_使sQ得ñ

è^vy部謂詞2m外，各wÜ謂詞之間雖無必然聯繫，卻`在ð種關

聯Ā序列pv理u，儘管�些理u僅w傾向性而非必然性2]m類理u的

需求即構r充足理u原則2主Ü概念çñÛ時間參照，則源ý持`性觀

念2因m，要斷言<s�Þ去的s是\N人=，不僅需內在經驗，更需ð

種 2m理u只能是ÿs乃\N主Ü，s當Q�Þ去的屬性ö隸屬

ý\N個ĀÜ2故不\時間`在的屬性，在m情況Q，必須理解為\N主

Ü的屬性，並必然ñð種方式蘊含ý主Ü概念中2因m，<s=的概念雖

個ÜĀÜ 可能性�面

v然謂詞或wÜ謂詞

Y驗理u



m論證引�之問題

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

超越時間，卻永恆地涵~s的NW狀態Ûv關聯2um，<s所p狀態ö

蘊含ý>s?的概念中=僅是Ýw<謂詞在ý主Ü=2每N謂詞44無
論必然或v然1Þ去1當Q或o來44ö被囊括ý主Ü概念中2萊布尼
茨指出，um命題可è得ÿ每個靈魂ö自r世界Ā因每個靈魂`為主Ü，

永恆地ñ謂詞形式擁p時間_賦予v的NW狀態Ā故�些狀態僅憑v自身

概念即可è^，無需外來`用2ĀÜ狀態依Ā變化的原則稱為v活動性Ā

且因ĀÜq質P是wp時間參照性謂詞的主Ü，活動性]每NĀÜö不可

或缺2個ÜĀÜ概念pwý純粹nÝ概念的Ö\，在ývw備完備性

44Û萊布尼茨所言，即能完ySVv主Ü，並涵~時空情境2個ÜĀ
Ü的q質，在ý擁pÛm完備的概念，足ñ理解並è^vy部謂詞2他因

而斷言ÿ絕無z個ĀÜ能完y相�2um階段出�，憑藉_述經驗性_

ð， 便水到nr2單子論

ñP即為萊布尼茨è^個ÜĀÜâ義的邏輯論證概要2

P述簡述中，s並o刻意é蓋v中的漏洞�假設2sQ須ä究�些漏洞能

v彌補，假設能v證û2為m，ñQ問題Ā為關鍵ÿ

所p命題是vö可�原為 ？主謂形式

是v`在 ？ç`在，它Q是vwyq性且為唯N必然？V析命題

萊布尼茨SV 的�l原則是什À？必然命題�v然命題

的意涵為`？v然命題在`種意義P依賴m原則？充足理u原則

m原則� p`關Ï？矛盾ß

ĀÜ的活動性是v不當預設了時間？

萊布尼茨] 之è^是vp效？不可V辨者的\N性



命題ö可�為主謂形式P？

唯p�Þ批v性ä討�些要點，方能掌握萊布尼茨的�義Ā因ç缺Q清p

的哲學觀念，便無從理解萊布尼茨哲學2待P述問題悉數à清，sQ方可

²而ä究ÿ萊布尼茨`ñ相信 ？又`ñ主張每�ĀÜö�照ß

á？然在邏輯o明之_，Ā÷ 會v學說之ê用2

ĀÜ多元性

<所p命題是v可�原為 =m問題]NW哲學öó關Ý要，尤]

Û用 概念的哲學Ü系為然2因ĀÜ概念ÿà文_õ明ĀĀÍ伸自邏輯

P的主謂概念2主張每�命題ö含主謂的觀點乃õ�而備Ø^崇的學說Ā

v]哲學的�響óÎo衰，例Û 的邏輯學�Py建基ým

論ÿ每�命題ö_ ，視v為唯N終極主Ü 2故m形式是v

wn適性，ß需深入審視44不僅關P萊布尼茨，亦ñ當ï哲學之x
心2然ým×，s僅能略述摒棄傳}觀點之依據2

主謂形式

ĀÜ

布拉德÷Y生

謂詞�ýĀ在
¿ 3 À

 ¿3 À參見:邏輯學;第N卷第ÐĀ，尤見頁491501662

Ā顯著不可�原的命題，乃Û用數學概念的命題2所p數ß斷言ÿÛ例ÿ

<pO人=Āq質Pö斷言主Ü多元性，縱使v亦可能賦予每個主ÜN�

謂詞2m類命題不可視為主謂命題的簡單總和，因數ß僅源ý命題的單N

性44ç_O個V述<pN人在場=的命題並置，數ß概念便不ÿ`
在2m外，sQ必須��ð些情況Q主Ü間`在關ÏÿÛO置關Ï1大_

關Ï1uÜ�部V關ÏĀ2證明m類關Ï不可�原需長篇論證，但可援引

萊布尼茨q人之語為例ÿ ĀÿD. 頁26647; G. VII. 401

‘  z線段L�M的比例關Ï可從O種角þ理解ÿvN為較長線L]較
短線M之比ĀvÐ為較短線M]較長線L之比ĀĀà則是從Ð者抽ö
之物，即不SV_�à�1主ÜûÜ，純粹視為L�M間的比例關
Ï……第N種理解中，較長的L為主ÜĀ第Ð種中，較短的M是哲學家



稱為關Ï或比例之v性的主Ü2然第O種理解Q，`者為主Ü？斷不

能言L�Mz者\為mv性之主ÜĀç然，則v性_V屬Ð主Ü，N
足在m，N足在彼44mĀÕ背v性之q質2故必須說ÿm關Ïý第
O種理解中，確然外ý主ÜĀ然v既非ĀÜ，亦非v性，僅為純粹

，ÿv考察仍w價值2

觀

念之物

m段]理解萊布尼茨哲學ó關Ý要2當他看�短暫察覺關Ï乃獨ûý主Ü

�v性之物時，卻_m棘手�現è開，�ü稱第O種理解為<純粹觀念之
物=2ç追問m< =為`，恐v_¯解為心靈考察比例時產生的v
性2討論清p顯示ÿ萊布尼茨無法��關Ïv斷wp終極p效性，儘管m

案例中v必要性尤為顯著，他仍]持主謂形式為唯Np效v斷2

觀念之物

W勿誤解萊布尼茨忽略關Ï命題2相反，他×理了m類命題的所p主要類

型，並竭力_v�原為主謂形式2mü力ÿà文_見ĀĀ為v多數學說之

源2身為數學家，他÷ñ迴ÿ空間1時間�數目2]ý斷言數ß的命題，

他主張總Ü僅是 ，即v所謂< =2數ß斷言所需的}N性，
他�因ý知覺44純粹因Ā物被\時感知而附àÿ Ā2故m類v

斷中的�ĀrV，僅是主謂的個w斷言，ñÛ<\時被感知=`為感知者

謂詞的心理學斷言2m外，他明言數目w關Ïq質，故ð種意義P亦屬`

在者ÿ Ā2然關Ï雖植yýÏ物，v�Ā性卻源ýó高理性

ÿ ĀĀP帝不僅見個w單子ÛvĀ態，亦見v關Ï

44m即關Ï之�Ā性所在ÿ Ā2óý空間�時間，萊布尼茨

始終試圖_v�原為ĀÜ內在屬性2他聲稱ÿO置Û\Yàl序，僅是Ï

物樣態ÿ Ā2m學說綜述ý ÿ

Āÿ<單元q是Vö，知性_v聚\，縱使h×各方2然關Ï雖出自
知性，卻非無據或虛Ý2因原初知性乃萬物q源ĀĀ則，除單純ĀÜ外，

萬物之�Ā性僅`ý現象知覺在單純ĀÜ中的y基2=故關Ï�總Ü僅w
心靈�面的�Ā性Ā�Ā命題乃是向P帝ÛNW關Ï感知者�予謂詞之命

題2

現象 半心靈ĀÜ

G. II. 517

G. II. 304
N. E. 頁235; G. v. 210

G. II. 438

G. II. 347 :人類理智ð論; N. E. 頁148; G.
v. 132

¿ 4 À



 ¿4 À參見洛采:形P學;第109節開端2

因m，萊布尼茲為了維護主謂詞學說，被ðã納 ，即關Ï雖�

Ā`在，卻是心靈的產物2當ê用ý各種特殊關Ï44例Û空間1時間
和數的關Ï44時，s_在適當之×批vm學說的特殊形式2m理論所
隱含的觀點，即命題可能因被相信而獲得�理性 ，構r了

的Ý要部V，_在從永恆�理è^P帝`在的相關討論中Ø到批v2但

就關Ï的ê用而言，m觀點在萊布尼茲的案例中呈現出N種特殊荒謬性ÿ

即P帝qê知曉的那些關Ï命題，嚴格來說必â毫無意義2vâ關Ï獨û

Ā在性的唯N依據，在ý命題必須w備主詞�謂詞2ç果�Ûm，則缺Q

主詞�謂詞的命題便不rv為命題，且必然毫無意義2然而，在ñÛ數_

或單子間關Ï的案例中，P帝被�為能看見並相信的，pp是m類命題2

因m，P帝ÿ相信無意義之物的�理性2反之，çP帝所信者確為�命

題，則`在不w主詞�謂詞的命題2um，_關Ï化}為感知者謂詞的嘗

試，必然陷入ñQz種缺陷之Nÿç非感知者Ø騙，在無意義的語詞形式

中看見�理Ā便是毫無理u假â�理依賴ýv感知2

ÿ德式理論

¿ 5 À

ÿ德哥�尼革

命

 ¿5 Às意識到�並非ÿ德理論的l}表述2Ð使s�為vl確的理據種類，_在 � ÿ尤見
Ā中指明2

XIV. XV. 第
113.節

]當_問題的徹底討論，m時qê證明主謂v斷q身即是關Ï性的，且按

�常理解，更包含z種yq不\的關Ï類型2mz類可藉ñQ命題說明ÿ

<�是~ô的=�<~ô是N種顏ô=2ç能證明�z命題表Ô關Ï，則_表
明關Ï比所ñ的z種特殊關Ï類型更為yq2然m類討論困÷ÝÝ，且_

使sQÞþ偏ö萊布尼茲哲學2

萊布尼茲]信命題Ā終必w主詞�謂詞，m點�v_¯或à繼者並無Ð

ô2任`Û用ĀÜ或 的哲學，經考察ö可�現依賴m信念2ÿ德]

之信念，亦主要源ý\N理論2故m學說之Ý要性Ā不可

v�2哲學家Q的Vp，�v說在ý]m�理性的信念程þ，不Û說在ý

¯徹m信念的嚴謹性2就à者而言，萊布尼茲值得稱許2但v 之

絕]者

不可知的物自身

複多ĀÜ



V析命題�綜\命題

假設，使vâ關Ï變得異常困÷，並使v陷入 的所p悖論之中2_â和諧
¿ 6 À

 ¿6 À參見布拉德÷，:現象�Ā在;初x，頁29-802

s現轉向N個�_文\等yq卻更為ó深的問題2m即自 ñ降所謂的

問題，Ûv�必然性之關聯2萊布尼茲在m問題P的

û場，不僅決â了v�_人的VÞ，更因v顯著的不穩固性，Ðr了ÿ德

]他的Ý大背ö2ým，p必要Yõ述萊布尼茲的觀點2

ÿ德

V析v斷�綜\v斷

m×須謹慎SVz個問題2vN關P 的涵義�範圍，vÐ關Pv

]排他性必然性的主張2在第Ð問題P，萊布尼茲完y�\v_¯Ā而在

第N問題P，他因�現所p因果ßö為綜\命題，`出了Ý要變革，為ÿ

德ï示 鋪�了Ó路2

V析v斷

所p數學命題ö為綜\命題

討論第N問題時，s_使用 � Ð詞，儘管萊布尼茲o在m義P使

用2他ã用 � 之術語Ā但m用法預Y]第Ð問題ÿv�ÿ德的主

要爭點之NĀ`出p利ýý的v斷2故不得不偏ö萊布尼茲的用法，因s

Q需要z組術語，而他僅需N組2

V析 綜\

必然 v然

關ý 的範圍，萊布尼茲�為 1 Û 的所p命題ö屬m

類，而除P帝`在外，所p ö為 命題2Ð使他形rm觀點的

關鍵�現是ÿ 乃ó所p因果ßÿ雖非ÛsQĀ_示的

Āö為綜\命題，故在vÜ系中亦屬v然ÿ Ā2

V析v斷 邏輯 算術 �`

`在命題 綜\

Û動âß 因果ßq

身 參見G. III. 645

關ý 的涵義，可藉萊布尼茲所�Ā例û益理解2sQ_�現�些

Ā例öwñQ缺陷之Nÿ或可 w見v非�lV析性44Û �

之例Ā或屬 ，故嚴格而言不rv為命題2例Û萊布尼茲þ言ÿ

Ā，理性之初始�理w\N性，因v僅�Ý複\NÏ

物，oð供任`信o2m情形Q，v用×ð人質疑Ā而他所�之例更Ām

V析v斷

算術 �`

\義反覆 N.
E. p. 404; G. v. 343



惑2ĀÛ<A是A=1<s_是s_是者=1<等邊矩形是矩形=，或vâ式<AB
不能是非A=2m類Ā例多數o斷言任`內容Āv餘者亦÷視為任`Ý要�
理之基石2且v中為�者，Ûs_示，ö預設更yq的綜\命題2為證m

點，須考察V析v斷之涵義Ûv預設之â義2

所謂所p ö為V析之觀念，q質P�主謂詞學說相³2V析v斷

即謂詞包含ý主詞之中者2主詞被假âuç~謂詞所â義，而V析v斷中

則ø×vN或多個謂詞²Ì述謂2Û萊布尼茨所�之例ÿ<等邊矩形乃矩

形也=ÿ Ā2極端情形Q，主詞僅自sÝ述，Û命

題ÿ<A即A=1<吾_r吾所_r=ÿ Ā2m學說pz要點ÿv

N，m類命題必屬吾_所SV之第Ð類主謂詞命題，即<~為顏ô=1

<人w理性=之類，而非<m物為~=或< 屬人類=之類型2ü

言之，m類命題關P類屬�種w之關Ï，而非種w�個Ü之關Ï2m即萊

布尼茨主張凡ñĀ�個Ü之命題ö屬v然之故2m刻吾暫不論mÐ類SV

是v終可rû44待論Û 時再ð2現僅需指出ÿ萊

布尼茨~lw明，V析命題必關Pq質�種屬，而非]個Ü之斷言 2v

Ð，除<A即A=m類純粹Ý言式外，V析命題之主詞必為複\Ü2主詞
乃屬性之Ö\，而謂詞為mÖ\之N部2然ç個Ü指ñ被視為主謂詞SV

之要素，則吾等須謂主詞乃w特â屬性Ö\之任NÜ2Ûm，吾等或可試

_第Ð類化}為第N類2然m時命題轉為假言式ÿ<ç物為~，則vp

ô=2萊布尼茨�可m點，謂永恆�理ö為假言，不ñ主詞之`在ÿ

Ā2然m足證吾等之化}or2蓋m假言命題顯ñ<~為

顏ô=為_ðĀ故萊布尼茨²而言ÿ假言命題之�理性在ý觀念之³結

ÿ Ā2是ñV析v斷çoñÍ生之假言形式表述，

v主詞乃複\觀念，即屬性之Ö\，而謂詞為mÖ\之N部2

Y驗�理

N. E. p. 405; G. v. 343
\_

蘇格拉底

不可辨識者之\N性
¿ 7 À

N. E.
p. 515; G. v. 428

N. E. p. 516; G. v. 429

 ¿7 À Foucher de Careil, 萊布尼茨o刊Ì之ï賓諾莎駁論, 巴黎, 1854, 頁24 (D. 175); G. v. 268 (N. E.
309); G. II. 492àN×尤須注意格哈特註解所示萊布尼茨之修訂2

然mÖ\44mlV析v斷學說之弱點44不可為任意拼湊，而須為兼
容或可共述之屬性Ö\ÿm×<可述性=屬第N類Ā2m兼容性既為V析



v斷之_ð，v自身即不能為V析性2m引吾等ó ，吾等_見萊

布尼茨�所p持V析命題為yq者\，犯QĀ多混淆之Þ2

â義學說

â義顯然僅能þý複\觀念2大略言之，v法在_複\觀念析解為單純r

V2因N觀念僅能u他觀念â義，ç不��ç~不可â義之觀念，則陷Ā

環論證2m顯明之理為萊布尼茨所確知，v為 所`研究之要

務，即在ä求構rNWâ義_ð之單純觀念2故萊布尼茨曰ÿ

Āÿ<�理ç屬必然，v理可經V析得之，即析解為更單純之觀念

��理，直ó原初者……簡言之，p單純觀念，無從â義Ā亦p �設

準，N言蔽之，乃 ，不可證亦無需證Ām即\N性命題，v反面

含顯著矛盾=ÿ Ā2萊布尼茨論m問題時恆持

m見2吾所欲證者為ÿ 既ñ析解為不可â義之單純觀

念為q，卻謂< =w\N性或V析性，Ā屬矛盾Ā且_者為是，à
者為非2

nÝ表意文_

單子論 §§
33, 35

|理

原初原理

L. 236-7; D. 223; G. vi. 612
萊布尼茨之â義理論

原初原理

萊布尼茨~言â義]象須證v可能2彼ÒSV所謂Ā質â義�僅屬]目者

ÿÛ Ā2彼因而謂 wV析性，Û數_3â義為
2+1，然亦坦�Ûmâ義之3須見v可能ÿ Ā2ð×

ÿ Ā彼更直言觀念ö含Nv斷，即斷v可能2m說��

相悖Ā然藉 得調和ÿ可能之觀念即不自相矛

盾者2然ç僅kým，則任N^單純觀念ö可兼容，故NW複\觀念ö屬

可能2萊布尼茨î�ý�{呈 之P帝`在證明ÿ Ā，

即用m論證P帝之可能 2彼â義P帝為wNW肯â謂詞之主Ü，×Ð單

純謂詞A�B，證v無從à斥ÿm理甚明Ā，Ò得P帝可能之結論2然因
NW觀念經l析à終為謂詞或謂詞Ö\，故所p觀念ö屬可能2萊布尼茨

ým證明中力陳ÿ單純觀念間之關Ï必為綜\性2蓋V析關Ï僅能`ýó

少N者為複\之觀念間2ç無兼容�à斥之綜\關Ï，則NW複\觀念ö

\等可能2故â義恆隱含<單純rV可兼容=之綜\命題2çrVà斥

44Û善�ā，或\類之異ß44m亦屬綜\關Ï，且為vâ命題之源
2

D. p. 30; G. iv. 424 算術

N. E. p. 410; G. v. 347
G. 1. p. 385 V析v

斷學說 萊布尼茨之可能性â義

ï賓諾莎 G. vii. 261
¿ 8 À

¿ 9 À



 ¿8 À待論ÛP帝`在證明時，吾等_見m論文雖屬î�ÿ1676Ā，所持觀點無N不為r熟期萊布尼
茨所à2

 ¿9 À萊布尼茨�v察單N謂詞兼容性之÷題2彼嘗ßÿ8<眾純粹肯â詞既顯可兼容，`ñ異物ÿ不
相容？異質`ñ相斥？m理ýÎ人猶o明=9ÿG. VII. 195Ā凱爾德引ý:ÿ德批v哲學;卷N頁93-
4Ā2ÿ時在1686�_2Ā

要強化m結論，可檢視ð些自相矛盾的概念，例Û<X的方=2N個概念

要自相矛盾，顯然必須ñÛz個相à矛盾的v斷，即ð個v斷的��假2

因為 適用ýv斷而非概念ÿ它斷言每個命題非�即假ÿ

Ā2因m純粹概念q身不可能自相矛盾2只pñÛó少z個

命題的複雜概念才可能自相矛盾2例Û<X的方=ñÛ<X�方相容=的

命題，而�又ñÛ<無角=�<p四角=的相容性2但矛盾之所ñ可能，

僅因X�方ö為複雜概念，且X�方ö包含斷言vrV相容的綜\命題，

而X又ñÛ<vrV�w備角þ不相容=的命題2ç無m不相容的綜\關

Ï，就不會出現vâ命題，因m不可能`在直接�<方=的â義矛盾的命

題2萊布尼茲�P��m點44當他反駁 <�理可任意設â=之

說時強調ÿ<概念並非總能彼m調和=ÿ Ā2既然萊布尼

茲â義的P帝可能性依賴ý所p簡單概念<彼m可調和=，而所p概念ö

u簡單概念組r，則÷ñ理解�z種觀點Û`調和2因m，萊布尼茲SV

可能�不可能概念的標準，既無法ê用ý簡單概念，且總ñ簡單概念Ûv

關Ï為_ð44�些關Ï只能u綜\命題表Ô2z個簡單概念在萊布尼
茲的意義Q絕不可能相à矛盾，因單純V析無法ï示ð個概念擁p而÷N

個概念缺Q的謂詞2故自相矛盾的概念ÿç非純粹vâÛ<不`在的`在

者=Ā必ñÛz個簡單概念間不相容的綜\關Ï2萊布尼茲意義Q的<不

可能概念=，預設了ð個因綜\命題而r為不可能的概念Ā反之，可能的

複雜概念之所ñ可能，乃因`在斷言v簡單rV相容的綜\命題2回到

，即使<2+1=確為<3=的意義，<2+1是可能的=m命題仍必然是綜
\的2�y究柢，可能的概念不僅僅是非矛盾的概念Ā因矛盾q身總須從

綜\命題è^而來2故 命題44Ûÿ德所�現44無N例外ö是綜
\命題2

矛盾ß N. E. p.
405; G. v. 343

霍布ï

D. 30; G. iv. 425

算

術

算術



必然性�v然性

óý萊布尼茲\樣視為V析命題的 ，相反觀點更顯l確2他聲稱O

維性可從<ÞN點僅能`O條相à垂直線=V析è得ÿ Ā2他

斷言m例Ā能õ明獨ûýP帝意à的盲目必然性2ð人驚異的是，他o察

覺m×è^O維性的_ð，Ā質P�O維性q身完y等\Ām命題非但o

被證明，更完y無法從v他命題è^，v綜\性�知識 域中任`命題無

異2m理昭然，無需贅論Ā耐人_味的是， 在v首部著` 中，þ

ý 相關段落指出 ，並ñ當時仍為

之身V，è斷維þ數屬綜\且v然，在v他可能世界中或可不\

ÿ Ā2

�`學

G. VI. 323

ÿ德
¿ 10 À

神義論 萊布尼茲è^的Ā環性 萊布尼茲主

義者

ed. Hartenstein, 1867, I. p. 21 ff.

 ¿ 10 À]活力的l確評價之思考，1747�2

僅從 的陳述即可è知ÿ除<`在�理=或<ð命題為�=外，þp

任`命題能單獨從vè^2因üß僅斷言任`命題非�即假，但不可z者

兼是2它o指示êø擇哪種�值，亦無法自Ìvâ任`命題為�2它甚ó

無法自Ìè^<ð命題為�或假=的結論44因�需預設<ð物為命
題=的_ð，而m_ð不從矛盾ßè得2故V析命題學說�y然謬誤2

矛盾ß

值得指出，即便ä究初期視為x型V析命題者ÿÛ<等邊矩形是矩

形=Ā，亦非y然V析2吾人þ見v邏輯Pàý斷言主詞rV相容的綜\

命題2故無論Û`，它Qö無法Û萊布尼茲所設想ÿ

Ā，r為任`科學的_ð2²而言之，就命題w意義而言，它Q屬<u

Ü�部V=之v斷Ā主詞中的rVwpð種}N性44m}N性恆`ý
計數或uÜ斷言中，卻在V析Þ程中被ð解2故即使在m類命題中，只要

主詞為單NÜ，vv斷便非僅從 è得2而在緊密關聯的v斷中ÿÛ

<~是顏ô=<2是數_=<數_是概念=Ā，主詞甚ó非複\Ü，故m
類命題絕非V析命題2然mĀ終斷言，恕s無法ým證Ā2

cf. N. E. p. 99; G. v.
92

矛盾ß



關ý待ä討的第Ð點44必然性�V析性的關聯44u_文顯見ÿç`
在任`必然命題，則必`在必然的綜\命題2尚需ä究者，乃必然性之�

義，ñÛ必然�v然之wÿçmSV`在Ā2

萊布尼茲從o深論必然性q身2他SV必然性種類44形P學的1假設
的1Ó德的44但除_ 視為V析命題之屬性外，o÷`õ

Û2然必然性必p異ý 關聯之意涵Ā<V析命題w必然性=m斷言

w意義，而v反命題44<綜\命題wv然性=44確為萊布尼茲所
持2�P必然性乃終極且不可â義2ç勉強â義，可謂必然命題即v矛盾

命題為不可能者Ā但<不可能=僅能藉<必然=â義，故mâ義oð供必

然性之Ā質信o2萊布尼茲持V析命題w必然性之見，既\ý所p_¯，

亦符 之_繼�者2然因�現 屬綜\命題，à之v嚴格

，他]必然綜\命題之v�^ô高þ悖謬之à果，反為ÿ德的反向斷言

鋪路2ÿ�帶言，]萊布尼茲而言，必然性異ýÿ德所謂Y驗Ā吾人_見

v然命題亦pY驗證明2Y驗Ûÿ德所ß獨ûý特â經驗，但必然性�m

非等\2Ā萊布尼茲�ÿ德ö主張ÿ必然命題�v然命題ÿ或用ÿ德術語

ĀpyqSw2故數學命題屬必然，而斷言特â`在者屬v然2

然mSV是vrû，Ā可質疑44究ÿ言<�命題可能為假=p`意
義？只要V析�綜\命題之w尚`，則維持相ê的必然性SV�pÓ理2

但ÿ德點明數學v斷既必然又綜\，Ā為<NWv斷ö然=之見開路2經

驗�Y驗之w，�源ý混淆知識來源��理y據2u感知所得之知識�u

è理所得之知識確pĀwĀ然mo顯示所知內容p相ê差異2m點深入討

論，須待論Û萊布尼茲感知理論時再續2必須��ÿç所p命題ö必然，

則必然性概念之Ý要性殆失2

形P學必然性

矛盾ß

ÿ德 Û動âß 決â

論

經驗命題

然無論吾人]`在命題之必然性持`見解，必須��算術命題既屬必然又

屬綜\，mþ足摧Ā必然性�V析性之假想關聯2

QĀ任務較少破壞性ÿ吾人_õ明萊布尼茲ÐV命題之�l原則�Ý要

性，ñÛv稱` y源的 之�義2v然命題 充足理uß



第 I I IĀ

偶然命題與充足理由律

萊氏Ü系中v然v斷之範疇

sQ現þ看到，萊布尼茨_命題V為z類的形式是÷ñrû的2必然命題

不ê被â義為僅從 è^而出的命題Āóý非必然命題，是v`在m

類命題亦值得商榷2然而，`在N種極Ý要的原則可_命題V為z類2s

Q_�現，m原則^ô的命題V類�萊布尼茨所主張者相\，且�Þ檢視

v論述，可證明m原則l是vV類所依Ā的�l基礎2因m，他的V類確

Ā]êý命題Ā關鍵的ÿ或許是唯NÝ要的ĀV類方式2s_Yõ明mV

類，²而ä討萊布尼茨視為v然命題Ā高原則的 2

矛盾ß

充足理uß

概言之，在萊布尼茨Ü系中，v然命題即斷言Ā�`在之命題2m說法需

排除神之必然`在的情況，故可修l為ÿv然命題乃ñÛ時間w段之命

題2萊布尼茨之言論R證m解讀，v謂ÿ Āÿ<神性中的永恆概
念�時間概念截然不\，_者基ý必然性，à者基ýv然性2=是ñ，必
然命題不ñÛĀ�時間，或ÿ除神之外Ā不斷言v主詞`在2萊布尼茨

ßÿ<óý永恆�理，吾人須知v在yqPö屬條件式，Ā則言明ÿçð
物rû，則÷N物隨之rû=ÿ Ā2ÿ言ÿ<哲學家
常SVq質�`在，凡屬v�或v然者，ö�ý`在=ÿ

Ā2彼亦指出，必然命題之�值不繫ýv主詞是v`在ÿ

Ā2v恆ñ永恆�理稱之，意在表明命題中o特指特â時

間Ā蓋命題q身無論性質Û`，必永恆為�或永恆為假2

G. III. 588

N. E. p. 515; G. v. 428
N. E. p. 498; G. v.

p. 414 N. E. p.
516; G. v. 429

然則，關ýv然性自身之命題，ÛNW]可能v然物之q質的nÝ論述，

ö非v然Ā反之，çv然性即Ā�`在者，則任`關ý可能`在之命題必

屬必然2萊布尼茨p言ÿ Āÿ<物種概念僅含永恆或必然�理，而G. ii. 39



個Ü概念則 ÿsub ratione possibilitatisĀ涵蓋ÏĀ性，或關
PÏ物`在�時間2=彼²而õÛÿ 命人鐫ýv墓之球Ü概念，

除形式外，亦包含構r材質1所在O置Û時間2m段ó關Ý要，因v蘊含

à世ÿ德用ñ批vqÜ論證之SV44即`在者之概念�Ā�`在之斷
言pw2依萊布尼茨，個Ü概念在可能性方面ñÛ`在�時間，意即ÿm

概念精確ï述ü個Üç`在時之樣態，但`在q身僅屬可能，單憑概念並

o斷言v現Ā性2<可能物在神NW現Ā法ð之_即為可能，=彼謂，<然
p時須預設相\法ð視為可能2蓋個Ü或v然�理之可能性，v概念þ內

含原因之可能性，即神之自u法ðĀm點使vpwý物種或永恆�理之可

能性——à者僅依`ý神之理解，無ñv意à=ÿ Ā2ü言之，可

能`在者涵~可能原因，而可能因�可能果之聯繫，類\ý現Ā因�現Ā

果之關Ï2然只要吾人不斷言Ā�`在，便仍在永恆�理 域Ā縱使

適用ý可能物ÿà文_見Ā，m類ê用中üß亦非� 並列之

原則，僅為vè論2唯當²Nnv斷ü個Ü是vĀ�`在時，充足理uß

方不可或缺，並^出單憑矛盾ß無法è得之結論2個ÜNæ確û，vNW

屬性即隨之而âÿ<凡謂詞，無論必然或v然1Þ去1現在或o來，ö涵
括ý主詞概念中=ÿ Ā2然m概念o必表徵Ā�`在之主Üÿv僅

為w備`在者�性之主Ü理念2<`在=Òr謂詞中獨特者2v餘謂詞ö

含ý主詞概念內，可藉純粹V析v斷斷言之Ā唯<`在=之斷言屬綜\v

斷，故在萊布尼茨看來屬v然2因m，<`在=在vÜ系中地O之特殊，

pÛ 所ï示者Ā而萊布尼茨o能_m學說¯徹ê用

ý神，Ā屬Ý大疏漏2ç非v明確主張相反û場ÿ Ā

，�可斷言彼之觀點等\v�<`在=為謂詞2

在可能性方面

阿基米德

G. ii. 51

充足

理uß 矛盾ß

G. ii. 46

ÿ德]qÜ論證之批v

N. E. 401; G. v. 339
¿ 1 À

 ¿ 1 À <當吾人謂ð物`在或w�Ā`在時，m`在q身即為謂詞，亦即pN概念�所論理念相³，且
Ð者間`在必然聯繫2=

然而，不僅特â主Ü的`在是v然的，就³表Ôü主Ü在不\時間狀態的

任`z個謂�之間的聯繫亦是Ûm2萊布尼茨在討論自ýo來ð時可能旅

Ì的假設時指出ÿ<Ï件之間的聯繫雖是確â的，卻非必然的Āsp權ø



擇rÌ�v，因為儘管s的概念包含>s_旅Ì?，但\時也包含>s_

自u地旅Ì?2在s身P，þp任`可被nÝ構想1q質性或非完u概念

所能è^的要素，能必然得出s必會旅ÌĀ反之，從>s身為人?卻可è

^出>sw備思考能力?2因m，çsorÌ，並不會Õ反任`永恆或必

然�理2然而，既然s必然會rÌ，那À`為主Ü的s�`為謂�的旅Ì

Ì動之間，必然`在ð種聯繫——因為在�命題中，謂�的概念始終包含
ý主Ü之中2故çso�Ì，便會產生謬誤，從而摧Ās的個Ü性或完u

概念=ÿ Ā2um可見，那些<wÜ謂�=ÿi.e. 表ÔĀÜ在特â
時間點狀態者Ā�<抽象謂�=ÿÛ人性1理性Ā×ý不\�l2wÜ謂

�雖彼m關聯，卻非必然相³Āv聯繫�謂�q身\屬v然2所p謂�必

然關聯ý主Ü，但wÜ謂�之間並無必然聯繫2故萊布尼茨常稱v為<v

然謂�=2ç謂�序列不\，主Ü亦_相異Ā因m謂��主Ü的必然聯

繫，Ā質近P 2  主Üuv謂�â義，故ç謂�改變，主Ü必不
相\2um可èÿ主Ü因vq質而擁pv_p之所p謂�Ā但僅憑N或多

�謂�，並不能必然è^m結論2每個謂�在每個ÿ間的`在ö是v然�

理，因v`在þ預設<ppm主Ü`在=的斷言2m觀點Q，SV主Ü�

v謂�總和`在困÷44m÷題_ýä討 時再論2m刻僅需指

出ÿ當斷言個ÜĀÜÿ即概念完u之主ÜĀ`在時，所ñ的v然命題數ß

等\ýĀÜ`續的每Nÿ間44因ĀÜ在每N時刻的狀態ö`在，而v
`在q身即為v然命題2故`在命題屬v然，非關`在的命題則屬必然2

萊布尼茨]命題的ÐV法，確Ā]ê著命題Ā關鍵ÿ或可稱ĀÝ要Ā的V

類2

G. ii. 52

\Nß
¿ 2 À

ĀÜ學說

 ¿2 À <ç經�不\Ï件，那便非吾等之Þ當，而是÷N人了=ÿG. ii. 42Ā2

然而，v然謂�間的聯繫仍需õ明2�些聯繫÷ñ言v<`在=，卻始終

wv然性44不僅自uĀÜÛm，非自uĀÜ亦然2在非自uĀÜ中，
³續狀態的聯繫u 給出，而m類âß極wv然性2萊布尼茨甚ó

斷言ÿl是在 中，sQ習得必然�v然命題之wÿ Ā2

m外，尚p\樣v然卻絕無例外的nÝâßÿ<人雖自u，卻總會Ìv視

Û動âß

動力學 G. III. 645



充足理uß要義

為Ā善之Ï=ÿ Ā2Ā情�P是ÿ萊布尼茨_�些nÝ而非必然

的âß，視為q質P指ñ現Ā時間的每Nw段2ü言之，它Q僅適用ý現

Ā序列，而非v他可能時間秩序中的序列2�些âß更從現ĀY_狀態的

要素è^而出44m類要素引ô序列，且在邏輯P]ý優Yÿm點]活
動學說ó關Ý要，à_論ÛĀ2因m，儘管m類âß可藉 獲得Y驗

證明，vq質仍屬 2它Qþrû，現rû，o來亦rûĀ適用ý

現Ā時間的每N刻，卻無法脫ö時間指ñ而表述2m概念_ýä討萊布尼

茨 哲學時再予批v2m刻僅需指出ÿ在vÜ系中，Û動âß�

ö屬`在性，且q質P關聯現Ā時間的各部V2v特殊性僅在ý指ñ

所p時間w段2就m而言，它Q可�時間q身的屬性形r]比44à者
w形P必然性，且在所p可能世界中恆常不變Ā而時間的`在卻是v然

的，因v依`ýP帝創 世界的自u決斷2

G. iv. 438

目的因

經驗概括

動力學 意à

âß

綜P，萊布尼茨的 可�結ÛQÿ所p不ñÛ現Ā`在1僅指ñ

q質或可能者的�命題ö屬必然Ā但斷言`在的命題ÿP帝除外Ā絕非必

然，既不能從v他`在命題必然è^，亦不能從<主Üw備`在者NW特

質=之ÏĀè^2  ç要使`在命題相à關聯並形rÜ系，必須pð種
原則來þ解v純然特殊�v然的特性2

命題ÐV法

¿ 3 À

 ¿3 À關ýv然性�無限複雜性之關聯ÿ許多注Û者視m為v然性的â義Ā，參見 2第 V Ā § 26.

um引入 2mâß�常被視為足ñ單獨è^現Ā`在者2必須

��，萊布尼茨的表述常強化m假設2但sQ_�現，mN]稱QĀ含z

條原則ÿvNnÝ適用ý所p可能世界ĀvÐ特殊僅適用ý現Ā世界2Ð

者ö異ý ，因v特w適用ý`在者ÿ無論可能或現ĀĀ44_者
雖非排他性適用2sQ_見，_者是 的N種形式，主張所p可能原

因ö為慾望或 Āà者則斷言所p現Ā因果öu]<善=的慾望所決

â2_者w形P必然性，à者則屬v然，且僅適用ýv然�2_者是<可

充足理uß

矛盾ß

因果ß

意欲



能v然�=的原則，à者僅是<現Āv然�=的原則2mSw的Ý要性，

_在檢視萊布尼茨]充足理u的õ述時顯現2
¿ 4 À

 ¿4 Àq人無意主張萊布尼茨自身]mÐ原則y然明p，但ÏĀ是ÿ他確ñ\N]稱指稱z個pw的
原則ÿ或許他q人o`SVĀ2

萊布尼茨在不\時期]充足理ußp不\表述2s_從v晚近ÿ更ÿ為人

知且更\傳}觀點Ā的陳述開始，再追溯î期ÿ尤ñ 為要Ā的論

述，檢視v能v�à期形式調和2

1686�

:單子論;中的陳述ÛQÿ Āÿ<sQ的è理建基ýz大
原則ÿ矛盾ß……ñÛ充足理uß2憑藉à者，sQ斷言除非`在N個充
足理u說明Ï物為`Ûm而非他樣，v則þp任`ÏĀ可被視為�Ā或`

在，þp任`陳述可被證Ā——儘管�些理u�常不為sQ所知2�理亦
pz種ÿè理的�理�ÏĀ的�理2è理的�理是必然的，v反面不可

能ĀÏĀ的�理是v然的，v反面可能2當N�理屬必然時，v理u可�

ÞV析_得……但v然�理或ÏĀ�理亦必須p充足理u，即]ýh佈ý
Ø 物ßá中的Ï物序列，v解析為特â理u的Þ程可能無限þ展=ÿ

Ā2�仍oõ明<充足理u=的wÜ意涵2\

樣的模糊性見ý ÿ Āÿ<ÏÎsQ僅ñ物理學家
身V�言ÿ現ÎsQ須藉ûN個nÝ少用的偉大原則——即斷言無Ï不w
充足理u——躍升ó形P學Ā亦即，無Ï�生時，必`在N種可能性ÿç
p人充V理解Ï物，便能ð出足ñ決âÏ物為`Ûm而非他樣的理u2m

原則既û，sQp權ð出的首要問題_是ÿ為``在ð物而非虛無？因虛

無較ð物更為簡w2再者，假設Ï物必然`在，sQ必能說明v為`必然

ñm特â方式`在而非他樣=ÿ Ā2m陳述

雖清p呈現v然性�`在的關聯，卻o²Nn解Û充足理u的意義2在論

文< =ÿ1697Ā中，萊布尼茨稍顯明確ÿ<永恆Ï物
縱無原因，亦必p理uĀ]恆`者而言，m理u即必然性q身或q質Ā但

]變化序列而言，ç假設v自永恆ñ來相繼而生，則m理u——ÛsQ_
見——乃傾向之優勢2m傾向非u強制性理uÿ即w絕]形而P必然性1

§§ 31, 32, 33, 36

D.
22233; L. 23537; G. VI. 612

:自然�恩x的原理; § 7

D. 21233; L. 41435; G. vi. 602

:論Ï物的終極起源;



v反面含矛盾之理uĀ構r，而u傾向性理u構r=ÿ
Ā2<傾向性理u=的意涵須待ä討ĀÜ活動時方能\理解Û2

]Ā�`在者而言，m理u即 44çĀÜ自u，則uĀÜ自
身感知Āç非自u，則uP帝感知2但P述âßÿ即使僅適用ý變化序列

之形式ĀĀ則]所p可能世界örû，故vq身w形而P必然性，無法S

VĀ��可能2即便在僅適用變化序列的形式Q，mâß仍是所p可能v

然物的法則Ā任`關ý可能v然物的�命題q身必非v然，而屬必然2

L. 338; D. 100; G.
vii. 302

]善的感知

深入m題_，且審視萊布尼茨î期]üâß的陳述21686�時ÿ彼時他
較à期更傾向深究原則y基Ā，他ð出NO異ýd常表述的見解，並稱v

d用|式為Nè論性< =2他言ÿ<命題中Ā�的³結必pvy
基，且必`ýv概念中2m乃吾之偉大原則，吾信所p哲學家必當�\Ā

vè論之N即>無Ï不w理u?m�俗|理……儘管m理u常傾向而非強
制=ÿ Ā2他ÿ言ÿ在 中，他�無預設，唯依z大原則ÿ

(1) ，(2)<無Ï不w理u，或每��理öpY驗證明——m證明源自
Ā�之概念，然mV析非恆為人力所Û=ÿ Ā2

�俗|理

G. II. 56 形P學

矛盾ß

G. II. 62

÷pN段o標å期之文ÿ據內證ê屬\期Ā，萊布尼茨更明確論Ûv然命

題的Y驗證明ÿ<N般而言，每��命題ÿç非自明\N者Āö可藉|理
ÿ或自明為�之命題ĀÛâ義或觀念，ñY驗方式證明2因每當N謂詞�

Ā肯âN主詞時，吾人恆v斷謂詞�主詞間`pĀ在³結Ā故ý任N>A
是B?ÿ或>B�Ā述謂A?Ā之命題中，B恆在A自身中，或v概念ñð
種方式蘊含ýA自身概念中——m蘊含或w絕]必然性ÿý永恆�理命題
中Ā，或wð種確â性ÿýv然Ï物中，m確â性依`ý自uĀÜ之假â

法ðĀĀm法ð絕非y然任意無據，而恆p理u可予說明ÿm理u雖傾向

卻非強制Ā2ü理uq身可從概念V析è得ÿçm恆在人力範圍內Ā，且

必不為 所漏——mĀÜ憑藉觀念自身Ûv法ðY驗地洞察萬物2
故可確言ÿNW�理ÿ縱Āv然者ĀöpY驗證明，或wð理u說明v`

在而非虛無2m即世人常謂ÿ無Ï不w原因，或無Ï不w理u2=ÿ
Ā2

y知ĀÜ

G. vii.
300, 301 ¿ 5 À



 ¿5 À充足理ußÿ就v獨ûý目的因而論Ā見ý史賓諾沙ÿ倫理學，第N部V，命題TN，證明
ÐĀÿ<任`Ï物之`在或不`在，必可指�N原因或理u2=萊布尼茨知悉m共識，vý舒勒論史
賓諾沙之註解ßÿ<m觀察甚當，且契\吾d常所言ÿ無物`在，除非可賦予v`在之充足理u——
m理uw證非`ý原因序列中2=[G. i. 138.]

m等陳述，就v現狀觀之，�異ý萊布尼茨à期] 之表述2然

v意圖�在ÿ論Ûv然Ï物時，ý<Ā�概念=中納入]表觀ó善之追求2
m點ý1686�÷N段落�明較著ÿ彼謂凱撒之Ìß雖蘊含ýv概念中，
Ā依`ýP帝自uë擇ñ創 人類，並使人類恆能ÿ雖自u地Ā擇v視為

ó善者2唯m，他言，m類謂詞方得ñY驗方式證屬凱撒ÿ Ā2

充足理uß

G. iv. 438

故充足理ußê用ýĀ�`在者時，明確�結為目的因之斷言44即Ā
�欲求恆指向表觀ó善者2NWĀ�變化中，à�僅能藉<善=之概念自

_�è得2當變化僅依`P帝時，v確為ó善Ā當依`自uØ 物時，v

為Ø 物視為ó善者，然常因感知混淆，Ā非Ā善之可能變化2m類³結

唯當��ÿÛ萊布尼茨所為ĀN法則可wnÝ性ÿ即適用時間之每部VĀ

卻非必然ÿ即無法表述為不指ñĀ�時間部VĀ，方得視為v然2m題之

深究須待 之Ā節2ým僅須指出ÿm原則賦予<善=N種v他概

念ö無之`在相關性2欲è斷Ā�`在ÿ無論自÷N`在者或純粹概

念Ā，必恆Û用<善=之概念2l是在m意義P，v然命題wY驗證明2

 萊布尼茨ßÿ<lÛ可能性為q質之原則，完美或q質之程þÿ據mĀ
多Ï物可共`Ā即為`在之原則=ÿ Ā2  `
在�善之m種關聯44即NWĀ�因果öu追求表觀ó善之欲求所決â
44乃極Ý要命題，à文_再論2m乃充足理ußê用ýĀ�`在者之
精Û2\時sQ_見ÿmâß亦w更ÿ義，可ê用ý可能`在者2Ð者之

混淆ô使 極÷理解2mSV，吾信，_û吾à

清萊布尼茨z大原則之聯繫2

ĀÜ學說

¿ 6 À

D. 103; L. 34233; G. vii. 304 ¿ 7 À

充足理uß�矛盾ß之關聯

 ¿6 Àý萊布尼茨Ü系中，Y驗相]ý經驗，而非相]ýv然2Û用<善=概念之證明可毋需訴Ā經
驗而證ð物`在，然不因m使ü命題r必然2故Y驗ým非Û康德Ü系中�必然\義2

 ¿7 Àm×<完美=×v形P學意涵，即<�極Ā在之總ß=ÿ單子論，§ 41, D. 224Ā，然萊布尼茨確
視形P完美為善2緊接引文_ö，他ñ<不完美或Ó德荒謬=為\義，且ñ不完美為形P完美之]
反2參見第T}Ā



v�矛盾ß之關Ï

當吾人ä究充足理uß�矛盾ß之關Ï時，可見萊布尼茨ým著墨甚少，

而ÿÿ數語所賦予充足理uß之意涵，Ā則]所p可能世界\等適用2吾

人Ò需N僅適用ýĀ�世界之補充原則，ñè斷Ā�`在2m原則即`ý

目的因中2且觀萊布尼茨之言2

<s確然主張，=他在ô 的信中ûÓÿ<>無任`原因或決ây源而
自s決â的能力，猶Û無y基的關Ï般，蘊含矛盾Ā但�並不è^出所p

結果öw形而P學必然性2因只要ü原因或理u非形而P學必然者便足

ø，儘管形而P學必然要求m類原因`在?=ÿ Ā2m段顯然論

Û自u 物的意àë擇Ā而在ô 1附ý反駁 的第四篇論

文的信函中，他]P帝`出\樣陳述ÿ<>P帝自身亦不能無理u而ë
擇?=ÿ Ā2但sQ深知，自u的P帝q可能÷`ë擇，故vë

擇必p理u44m即`在可能ë擇的潛在理u，lÛĀ�ë擇wpĀ�
理u2mè論\樣適用ý自u 物2而m結論，ªÛ_述引文所示ÿ

Ā Ā，Ā為萊布尼茨所明言ÿ欲ðN概念r為可能`在者的概念，

必`在÷N概念44çv`在，_為ü設想`在者ð供充足理u2萊布
尼茨續言ÿ<>依據P帝可能構思的不\方案，`在無限種創 世界之可
能方式Ā每N可能世界ö依`ýP帝`屬v身的特âx心í趣或目的?=
ÿ Ā2

德·博ï

G. ii. 420
威爾ï王Ü 克拉克

G. vii. 379

G. ii.
51 § 13

G. ii. 51

然çm原則既適用ý可能亦適用ýĀ�`在者，v`ñ決â`者Ā�`

在？依m觀點，它僅ï示可能`在者之nÝ特質，而非Ā�`在者之源

起2  萊布尼茨當會��m點2sQ現可清pSVĀ��可能充足理
uÿü原則中w形而P學必然性1]可能�Ā�`在者ö適用之部V，在

ý斷言NWÏ件ö出ý意圖2u_段結語可見，無論P帝創 `種可能世

界，祂必然恆pð種創 意圖44縱然m意圖o必ó善2\理，自u 
物的意àë擇必w動機，即必Øð種]結果的預見所決â2因果關Ï絕非

純然外在Ā原因必恆在部VP包含]結果的欲求2m因果形式即活動之q

¿ 8 À



質44萊布尼茨_ü稱v為ĀÜ之形而P學必然要素2ñm形式觀之，
乃必然且V析性原則，非�矛盾ß並列，而僅為vè論2充足理uß

 ¿8 À參見 G. ii. 225Ā德·沃爾德反駁萊布尼茨Óÿ構想ĀÜ之`在需原因，然構想vq質則v2萊布
尼茨回êÿ<>構想vq質需可能原因之概念，構想v`在則需Ā�原因之概念2?=

僅適用ýĀ�者1Ā� 並列1並為現`世界ð供源起之原則，在ý

斷言意圖恆Øó善理念決â2P帝q可能渴望任N可能世界，v渴望q可

r為創 之充足理u2然Ā�情況是ÿ祂渴望ó善44創 之Ā�充足
理u乃]善之極大化的欲求，而非v他可能世界所能Ā現者44m乃v
然ÏĀ2  m理亦適用ý自u 物，ÿØ限ýv常誤v善2人q可能渴
望非ó善者，然Ā�渴望ÿ即Ā�充足理uĀ恆指向自u心靈所�â的Ā

可能之善44m亦屬v然ÏĀ2  或謂ÿçP帝必然為善，vÌ為亦必
Øó善動機決â2然萊布尼茨ñ�Ì觀念迴ÿm點44自u乃善之q
質，P帝之善僅在ýv所ò斥的āwp可能性44m觀念茲不贅述2

矛盾ß

¿ 9 À

¿ 10 À

 ¿9 À參見 G. vii. 309 l文Û註2÷參第五篇反駁克拉克論文 [G. vii.]ÿ第9節ÿ<>然謂P帝僅能擇
善Ā並è論v所o擇者為不可能——mĀ淆亂術語ÿ混\權能�意à1形而P必然性�Ó德必然
性1q質�`在2蓋必然者依vq質而然，因]û面蘊含矛盾Ā然`在之v然者，v`在�ýó善
原則，m即Ï物之充足理u2?= 第73節ÿ<>P帝能ÌNW可能之Ï，然僅Ìó善之�2?= ÷參
第76節2

 ¿ 10 Àm理亦見ýð段 [G. II. 40]ÿ萊布尼茨õ明當Î世界狀態僅依P帝自u�布之特â法則而�續
自初始狀態2故m類法則ÿ包括]ó善之追求Ā必屬v然2

現可總結v然性�充足理u之討論2萊布尼茨]à必然命題必為V析性之

學說，�現`在命題乃綜\性，且Û休謨1ÿ德所察，時O相異之`在者

間的因果聯繫öw綜\性2他Òè論ÿ現Ā世界非必然`在，且在m世界

中，原因不必然產生結果2ªÛ萊氏反覆w明ÿ理u引^而不強制2m乃

v]<因果聯繫w綜\性=mN÷題之解答44休謨è論因果無Ā質聯
繫，ÿ德è論綜\者或w必然性，萊氏則è論聯繫可恆常而不必然2因v

從ov�必然性必屬V析性，m乃vÿ免y盤vâ因果聯繫的唯N出路2

故除P帝外，萬物`在之命題屬v然，N`在者為÷N`在者之因的命題

亦然2\時，因果性q身w必然性，且ýNW可能世界rû2更甚者，在



所p可能世界中，唯p視原因部V為]結果的預見或欲求，因果性方得理

解2m源ýNnÝ學說ÿ<>NW外在稱謂öpv內在y基?=ÿ
Ā，即無純然外在之關Ï2充足理uß所斷言者çm，則üßw形而

P學必然性2結果必為心理學意義之目的，即欲求]象2然在現Ā世界，

因P帝之善，結果亦為ÿ或顯現為Ā倫理學意義之目的2心理目的Ā為Ì

為者所信之倫理目的，即v所信之Ā可能善果2ÿý非自uĀÜ中，充足

理u不在v自身，而在P帝2Ām乃現Ā世界Swýv他可能世界之特

質2P帝q可創 任N可能世界，然祂不可能不知v非ó善2因世界之S

越程þ乃永恆�理，亦為v理解之]象2但吾人得知ÿ Āÿ無論

P帝創 `種世界，祂必ø意圖而Ì，且ð種意圖]vÌ為w形而P學必

然性2故當言Û意圖之必然性時，吾人僅需_<意圖=`心理學而非倫理

學îÛ2

G. II.
240

G. II. 51

P帝之善ÌÒ屬v然，且僅在現Ā世界中為�2m乃藉充足理uõÛv然

者之源起2然v自身之充足理u在ýP帝之善44吾人當視m為形而P
學必然2  萊布尼茨oõ明ÿ既Ûm，P帝善Ì`ñ非必然？çv為必
然，則vNWà果序列亦必必然，v哲學_墮入ï賓諾莎主義2唯N補救

乃ü告P帝`在44Û萬物`在般44屬v然2m乃v邏輯必然^出之
方，然萊氏因顯見之u，視v為較ï賓諾莎主義沉õ更劣之藥石44而
v然性學說q為療m沉õ而û2

¿ 11 À

 ¿ 11 À據s所知，萊布尼茨從o明確斷言P帝之善wp必然性，但m結論�P源ýv哲學Ü系2因P
帝之善乃永恆�理，非ÛvÌ為般僅指ñ現Ā世界2吾人÷ñ設想，在v他可能世界中，P帝ÿ非
ó善Ā或謂P帝之善僅屬v然ÏĀ2然ç`m假設，僅_÷題èþN階，蓋吾人隨即須為P帝之善
_求充V理u2çm理uw必然性，則P帝之善亦w必然性Āç屬v然，則vq身ÿ需充V理u，

而相\÷題_Ā環再現2



第 I VĀ

實體概念

笛t兒�ï賓諾莎之ĀÜ觀

qĀ欲ä討之問題為ÿ萊布尼茨所用<ĀÜ=N詞意指為`？m概念ý哲

學中可�ð`等Ā效？m問題須嚴wý 所解答之問題44即Û用
ĀÜ概念時，吾人可`出`種 ？吾人當Q所問，純粹在ýĀÜ概

念q質為`？而非藉m概念可形r`種世界v斷2

單子論

`在v斷

ĀÜ概念主^ ，ý萊布尼茨哲學中亦\等Ý要2然萊布尼茨賦

予m詞之涵義，pwý_人所持，m義變更Ā為v哲學ð�性之主要淵

藪2萊布尼茨q人亦強調m概念ývÜ系之關鍵性2針] ，彼力陳Ā

Ü觀念不çü哲人所想般晦澀ÿ Ā2彼謂ÿĀÜ之思辨

乃哲學中Ā富r效之要點，um概念可è^Āyq�理，乃ó關PP帝1

靈魂�軀Ü之�知ÿ Ā2故õ明m概念，Ā為ä討v物質

觀或 不可或缺之序曲2

笛t爾哲學

洛克

N. E. 148; G. v. 133

D. 69; G. iv. 469
單子論

þâ義ĀÜ為`在僅需P帝T力者2彼等Ā指ÿĀÜ之`續不

依賴�他物之關ÏĀ然P帝T力Ā屬棘手條件，ô使 斷言唯P帝方

為嚴格意義之ĀÜ2故雖彼等ýĀ踐中��心物ÐĀÜ，然每當嚴肅]待

P帝時，便不得不vâP帝外NWÏ物之ĀÜ性2m矛盾u ð

解，v視ĀÜ為自因ÿcausa suiĀ，即自在自為1憑ý身即可被理解
者2]彼而言，ĀÜÒ唯P帝44萊布尼茨視m方案為]原â義之譴°
ÿ Ā2ï賓諾莎不ñÿþ�思維為獨ûĀÜ，而視`單NĀÜ

之屬性2ýï賓諾莎Û笛t爾學說中，ĀÜ概念雖o經清p析解，然非終

極簡質概念，而Ïñoâ方式依`ý純粹邏輯之主謂關Ï2ĀÜ之屬性即

笛t爾學~

笛t爾

ï賓諾莎

G. vi. 582



萊氏Ü系中ĀÜ之涵義

主語之謂語Ā且設謂語ö主語則不能`，主語ö謂語猶可`2故主語Òr

v`在不賴他物者2

mâ義� 之關聯，見ý 中p趣

ä討ÿ Ā2]û中，馬勒o朗士ï表始â義ĀÜ為可

獨`或獨ûý他物者ÿ Ā2萊布尼茨駁曰ÿmâ義Ā質僅適用P

帝2彼²言ÿ<吾等豈可隨ð聲]Þ盛之革ð者Ý言P帝乃唯NĀÜ，而
Ø 物僅為v變Ü？=ç獨û性僅限Ø 物，則萊布尼茨ñ為，力�生命
ÿó少抽象而言Ā可`Û是觀2彼謂ÿ概念之獨û性非唯ĀÜ所p，亦屬

ĀÜ之q質2馬勒o朗士支持者Ò限vâ義ýwÜ物ÿĀÜ乃獨ûýv他

Ø wÜ物之wÜ`在2萊布尼茨反úÿ(1) wÜ物或僅能藉ĀÜâ義，
故â義恐陷Ā環論證Ā  (2) ÿþ非wÜ物，乃þ展物之抽象，而þ展物
方為ÿþ之主語ÿ Ā2然彼ým×ÿðý見，僅ñx型調和姿態

指出ÿ修làâ義唯適用 ÿ Ā2

馬勒o朗士 :菲拉÷特�阿Üï特]û錄;

G. vi. pp. 5793594
G. vi. 581

¿ 1 À

\書 582
單子 \書 58536

 ¿ 1 À然m異ðàý撤回ÿ\書 583Ā2

然萊布尼茨察知ÿ主謂關Ï較之è^獨û`在之可疑è論更為yqÿ

Ā2彼Ò明確_ĀÜ概念繫ým邏輯關Ï2彼駁 曰ÿ假âĀ

Ü`在理據充V，因吾人ý\N主語中構思多�謂語，m即<基Ü=或

<基底=之義44洛克lñm為ĀÜ\義詞ÿ
Ā2

參見

G. ii. 221 洛克

N. E. p. 225; G. v. 2013
2

但當sQ²Nn審視，會�現�雖是<ĀÜ=意義的x心部V，卻遠非m

詞的y部意涵2除了邏輯P的主Ü概念外，人Q賦予<ĀÜ=的意義�常

�包含÷N要素44即¯穿變化的持續性2�種持續性q就內蘊ý<變
化=概念之中，pwý單純的生r2變化預設了ð個經�變化的�ÜĀ也

就是說，必須`在N個在質性更迭中保持\N的主Ü2因m，�種`為變

化�Ü的主Ü概念，並非獨ûý主謂詞關Ï，而是vÍ生形式ÿ它是主謂



詞邏輯ê用ý時間性`在的特殊形態2萊布尼茨所ã用的ĀÜ概念，l是

�種邏輯主Ü的特殊形式，結\了<ð些�僅能`為主Ü而非謂詞=的主

張2他強調ÿç欲主張m刻的s�Þ去的s是\N人，不能僅依賴內在經

驗，而須pY驗理u2m理u只能是44s當Q�Þ去的屬性ö隸屬ý
\N主Üÿ Ā2 在 中þ指出m種`為變化主

Ü的ĀÜ必要性2但]ÿ德而言，m主Ü�v謂詞\屬現象界2當ĀÜ被

用`獨斷形P學基礎時，v特徵在ý相信ð些�在q質P僅能`為主Ü2

萊布尼茨明言ÿ當ç~謂詞可�屬ýð主Ü，而ü主Ü自身不可再被�屬

óv他主Ü時，sQ便稱m主Ü為個ÜĀÜÿ Ā2m點ó關Ý

要Ā因為顯然任`�ö可被設為主Üÿ例Û<Ð是數_=<~是顏ô=

等Ā2但m類�仍可被�屬óv他主Ü，故非ĀÜ2終極主Ü方為ĀÜ

ÿ Ā2因m，<s=m�看�無法�屬ý任`他者Ās擁pĀ

多謂詞，卻非他物的謂詞2ç<s=確指pwýs狀態總和之物，且s能

¯時持續`在，便符\萊布尼茨的ĀÜâ義2萊布尼茨亦多l��ÿ空間

ç�Ā`在ÿ他]mv�Ā，_r為ĀÜ44因v¯時持`，且非謂
詞2

G. ii. 43 ÿ德 經驗的第N類比

G. iv. 432

G. ii. 45738

¿ 2 À

 ¿2 À萊布尼茨青�時þ傾向��空間為ĀÜ2參見 G. i. 10 (1668)，Û Selver \_引書 頁 282

綜P所述，ĀÜ即<僅能為主Ü而非謂詞，w多樣謂詞且¯時持`=者Ā

簡言之，即變化之主Ü2ĀÜ在不\時刻的屬性ö為v謂詞Ā縱使單N屬

性僅`ý特â時刻，ü屬性在ü時刻隸屬ýĀÜ之ÏĀ，仍永恆地`為m

ĀÜ的謂詞2因為ĀÜ始終是\N主Ü，故必恆w相\謂詞44依萊布
尼茨之見，謂詞概念始終蘊含ý主Ü概念之中2s的NW狀態Ûv關聯，

îþ`ýsm主Ü的概念內2因m，所謂<s所p狀態ö蘊含ý>s?的

概念中=，僅是<謂詞`ý主Ü=的÷N表述ÿ Ā2萊布尼茨²

而è論ÿum命題可知，每個靈魂ö是自足世界，獨ûýP帝之外的NW

`在ÿ Ā2因s所p謂詞永恆隸屬ýs，且�些謂詞涵蓋s在

各時刻的狀態，故s在時間中的�展僅是<s之概念=的必然è演，無需

依賴v他ĀÜ2m類主ÜÿÛsĀo必`在Ā但ç`在，s的NW狀態ö

G. II. 43

G. II. 46, 47



活動性之涵義

源ý<s之q質Ûm=的ÏĀ，足可解Ûs的變化，無須假設外力`用2
¿ 3 À

 ¿3 À阿諾德ÿArnauldĀ讀畢形P學論述à]m理論的評斷，值得引為]dý批và¯的哲學家之
警示ÿ<m刻s身染風Û，僅能簡�ÿQÿs�現�些思想中充斥驚駭之物，世人ÿçs所見不謬Ā
必覺v駭俗ó極2m著`既�為�世所ò，Ā不知v價值`在2僅�第TO條為例ÿ8>每人的個Ü
概念þNl涵~v畢生_ý遇的NW?9=ÿG. II. 15Ā2萊布尼茨o_m論述收入出x著`，或l因
�番被特w點]為<駭俗=的見解2

m刻sQ可理解萊布尼茨所謂<活動性=2ĀÜ的活動性，他ü稱，乃形

P學必然ÿ Ā2Ï物的q質l`ým活動性中2ç無ð種持續之

力，Ø ĀÜ_無法保持數值\N性，萬物僅r唯N神聖ĀÜ的樣態ÿ

Ā2 ĀÜÿ為能動之`在ÿ

Ā2但他鮮少清põÛ活動性之義2活動性常是思維混亂的þþĀm

類概念藉心理想像呈現明p假象，Ā則僅ð供]熟悉Ï物的類比2然萊布

尼茨]活動性的Û用�不Ømì病2他明確ò斥訴Ā想像ÿĀÜ內蘊之力

可被清p構思，卻無法ñ意象õÛ44因力須u知性ì握，非想像力所
能Ûÿ Ā2然則m<可清p構思卻不可想像=的活動性

究ÿ為`？

G. II. 169
D.

117; G. iv. 508 ¿ 4 À D. 209; L. 406; G. vi.
598

D. 116; G. iv. 507

 ¿4 À參見斯賓諾莎:倫理學;III.6,72]他而言，個Ü性亦`ý活動性2參見波洛克:ï賓諾莎傳;
初x頁217,221ĀÐx頁201,2052

萊布尼茨õ明ÿç無內在`用力，N物不rĀÜ，因ĀÜq質l在m規範

化趨向中44現象ump序生rÿ Ā2他÷言ÿ

Āÿ<所謂力或能ÿpuissanceĀ，非指能力ÿpouvoirĀ或純然�賦
——m僅近P`用之可能，猶Û死物，無外ï則永不生�Ì動Ās意指Ï
P能力ÿpouvoirĀ�Ì動之間者，涵~奮²1Ā現1隱德來希
ÿentelechyĀ2蓋力ç無阻滯，自會轉化為Ì動2是ñs視力為ĀÜ之
構r要素，因v乃Ì動原理，m即ĀÜ之特徵2=umsQ得見萊布尼茨

G. iii. 58 L. 300, n.; G. iv.
472



活動性�充足理u之關聯

的活動性�義，並知m概念乃v<ĀÜ=觀之必然\理è論2Û_所述，

ĀÜ是擁p不\時刻多樣屬性的主ÜĀ且所p謂詞ö蘊含ý主Ü概念中，

故v屬性變化之y據在ĀÜ內部，而非外在�響2因m，ĀÜ每N狀態必

wð種要素或質性，使v非恆â不變，而趨向ÞoóQN狀態2m要素即

萊布尼茨所謂活動性2 活動性pwý因果關Ïÿ因果是z現象間的_à

繼起關ÏĀ活動性則是現象自身趨ý引�他者的質性2活動性是]ê因果

關Ï的屬性Ā當ĀÜ狀態從v自身q性�展而出時，m屬性必屬變化狀態

之主Ü2活動性非純然關ÏĀ它是ĀÜ的Ā�質性，構rv每N狀態的元

素，使ü狀態非恆久停留而趨ý更ÿ2既然ĀÜq質P是變化屬性的恆â

主Ü，則P述意義的活動性]ĀÜ不可或缺，故為形P學必然2um亦

得ÿÛ萊布尼茨所言，無活動性則ĀÜ無法維持 44因無活
動性，ĀÜ_不再ýð時刻獲ð屬性，從而不再`在2活動性因而源ýN

nÝ學說ÿ萊布尼茨� 等哲人共持Āÿ任`關Ï必可析解為相關�的

形容詞2z狀態çp繼起�因果關Ï，則必`]ê的狀態形容詞2]Y狀

態的形容詞即活動性Ā然]à狀態的形容詞非<Ø動性=，而為截然不\

之物2

¿ 5 À

數值\N性

洛采

¿ 6 À

 ¿5 À參見 D. 115; G. iv. 506372
 ¿6 À參見第TÐĀ § 84.2

sQ現在可回到 ，並結\活動性來îÛ它2ªÛ所見，ĀÜ的

所p狀態雖ö包含ýv概念中，且憑藉完備知識可從中è^而出Ā然萊布

尼茨所言，Ā質P不Þ略高ý 2 無論so來Ì為Û`，m刻必然

為�的僅是<它Q_Ûv_是=2凡Ì為相異者即非\N人2然s_ã×

`種wÜÌ動，無法從任`關ýs的nÝ命題è斷2s的wÜÌ為�

<s=之概念相³，卻�s的nÝ特質或v他Ì為無必然關聯2萊布尼茨

言，s身P無任`可被nÝ構想1或基ýq質1或經特â/不完u概念理

充足理uß

\Nß
¿ 7 À



單NĀÜĀ態構r因果序列

解之物，能必然^出s的o來Ì為2然而，çs_啟程旅Ì，mÏ必然r

�Ā故çorÌ，即生謬誤，_摧Ās個Ü而完備之概念ÿ Ā2

ü言之，凡Ì為相異者即非\N人2m論Ā則僅kýÿ(1) 主張恆`ĀÜ
之`在，(2) 顯見ÏĀ44所p關ýo來的命題öþ預決�偽，縱吾人暫
o能擇â2是故，憑m無從uĀÜ當Q狀態è斷vo來狀態Ā依萊布尼茨

之見，為Ôm目的，需仰賴充足理uß2

G. ii. 52

 ¿7 À參見 G. II. 42 段落起始×2

故m，mß所司之職等\Î人所謂因果性ÿ它建û不\時序Ï件之聯繫2

然異ý因果性者，在ýv力圖õ明特â序列`ñ�生，而非僅確�v�

生2萊布尼茨î�書信中ÿ ，彼時o形rĀÜ概念Ā，þ力陳單N

Ï物無法r為自身變化之因，蓋ç無外力Ï入，萬物恆àv態Ā因任`變

化ö無充足理u擇m棄彼ÿ Ā2]照và期見解，活動性�充足

理u之關聯昭然çï2擇m變而非彼變的充足理u，`P活動性之q質2

ý非自uĀÜ中，m活動性ØnÝ規ß}束，而規ßq身之充足理u在ý

P帝]\ä性的覺知Āý自uĀÜ中，充足理u則在ýĀÜ自身]善的或

明或晦之感知2然任`狀態間之聯繫，vq身ö非必然Ā它恆源ýP帝或

Ø 者ÿçv自uĀ]<變化屬善=的覺知ÿ Ā2ÿmð題須待

檢視 à方能深究2

1676?

G. I. 372

G. II. 38
單子論

u_述活動性之論，顯見特âĀÜ中屬時間性`在之謂詞，構rN因果系

列2萊布尼茨時而極言ým，�近洛采ÿLotzeĀ<Ï物即法則=之說2
彼謂ÿNW單N物ö隸屬變÷序列，除蘊含持續變÷之規ßq身外，w

無恆常者2繼而w言ÿ變÷序列Û數列，w備m特性44給â首��
，餘�即依序而生2唯N差異在ýÿ變÷序列之序為時間性，數列之

序則屬邏輯優Y性ÿ Ā2再者，\N規ß之持`，乃斷言ð時間

性`在物�Þ�`在物\屬NĀÜ之依據2彼ß，ĀÜ跨時之\N性可藉

¿ 8 À

遞

²ß

G. II. 263



ĀÜ`ñ異ýv謂詞總和？

<\N序列ß或³續單純轉ü之持`=而識，mß引^吾人確信變÷中乃

\N主Ü或單子2<`在N持`之ß，涵~吾人所�\者之o來狀態

44ml吾所斷言構rv為\NĀÜ者也=ÿ Ā2mĀ段落明

確â義萊布尼茨<各單子q性蘊含 =ÿ

ĀN語2亦使吾人得見ÿç捨棄]ĀÜ之援引， 尚``物2特

âĀÜ之y部謂詞構rN因果系列ÿ故m系列或可×ñ界â<單NĀÜ=

之義，而主謂詞之指ñ可棄2ĀÜ之多元性，Ò`Pm論ÿ特â時刻之特

â`在物，vr因非ßá_態之uÜ，而Ï_N時刻ð特â`在物2m假

設隱含ý_常ä求個wÏ物之因中2例Û設想ÿz並`物A�B，vr因
各異，V屬_`物Z�ñĀ而非各ußá_態uÜ所引2m假設çrû，

足ñ建構類P萊布尼茨哲學之Ü系2蓋A�B_轉而Vw引生ð`物A'�
B'，Û是遞嬗2ñ系列×ï單N主Üà，ĀÜ無à動之論Ò化}為ÿ`在
多個因果系列，而非唯N2吾_ýä討萊布尼茨多元ĀÜ之y據時，Ý拾

m論2 m刻欲指陳者ÿ萊布尼茨q可ým階段 w捨棄主謂詞之援引，

ï之ñ規ß或系列之}N性×ï邏輯主Ü44m學說�v自身理論\，
必^出ĀÜ之持`性�獨û性2

G. II. 264
v操`序列þ續之ß D. 38; G. II.

136 單子論

¿ 9 À

 ¿8 À參見洛采:形P學;第N卷第OĀ，尤見§322
 ¿9 À參見 p節2第七Ā

óm，sQ不妨ä究萊布尼茨觀點中，ĀÜ�v謂詞總和p`Sw2倘ç

單子僅被簡化為因果序列，它便等\ýv謂詞的總和2ÛmN來，它僅w

形式P的}N性Ā_不`在N個¯穿所p時間點的Ā�主Ü，而僅p不斷

更ð的�所構r的序列2m時雖仍`在簡單ĀÜÿ即獨û因果序列之

意Ā，但þ無理u_靈魂視為m類簡單ĀÜ之N，亦無法v�自身狀態�

v他`在者之間的因果à動2相反，l因 在萊布尼茨看來顯然是單N

主Ü，vĀ多狀態才被視為構rN個獨û因果序列2因m，sQW不可Û

自s



常見的粗疏說法般，斷言萊布尼茨_ĀÜ�活動性視為\NĀ活動性是Ā

Ü的q質，但ĀÜq身並非q質，而是q質Ûv他謂詞的��者2  故
]萊布尼茨而言，ĀÜ不等\ýv狀態總和Ā  相反，�些狀態ç無Ā
Ü`為依`基礎便無法`在2假設ĀÜ`在的依據44m為關鍵要點
44純粹且僅基ý邏輯2 所ä討的是ĀÜ的狀態，唯p�些狀態能

被經驗所給予2它Q之所ñ被假â為ĀÜ的狀態，因v被�âwp謂詞的

邏輯q質，故需主Ü`為v述謂]象2m學說uÜy然依賴m純邏輯準

則2�_sQ帶回 中]z類主謂命題的SV2適用ýv然�理1關

ýĀ�ĀÜ之述謂的類型，是Û<m為人=而非<人w理性=的命題2m

×的<m=必須被設想為非主要�Þ謂詞â義，而是直接指ñüĀÜq

身2ĀÜ非理念1謂詞或謂詞Ö\Ā它是謂詞所依`的基底ÿ

Ā2然而，<m=N詞�P必

p所指，且唯p意義方能SVsQ所論之ĀÜ2v�常意指]時空的參

照，故<mw人性=可化}為<人性`ým×=2萊布尼茨ð程þP�可

�種時空參照ÿ見 Ā，但他�為時空q身終究可�原為謂詞2Û

mN來，ĀÜç脫öv謂詞便完y喪失意義2  óýN個y無意義的�
Û`能被邏輯Û用，或Û`在 中w價值，s坦言� \感困惑2

 當sQ論Û 時，_�現萊布尼茨自身因主張ĀÜ

u謂詞â義，而陷入_ĀÜ混\ý謂詞總和的謬誤2從vû場觀之，m顯

為謬誤，因ç主Ü僅是謂詞Ö\，便失去反]主Ü�謂詞]û的依據2再

者，çĀ情Ûm，關ýĀ�ĀÜ的述謂_�關ýq質或類屬的述謂\為V

析命題，而<ĀÜ`在=之v斷_非單Nv斷，而是等\ý主Ü所wp的

時間性謂詞數ß之多Ýv斷2m點的混淆，Ā為u個V析v斷理論的主要

r因2

¿ 10 À

¿ 11 À

科學

第ÐĀ

參見:人類

理解ð論;頁225-6ĀG. v. 201-3Ā尤見§2

G. II. 49
¿ 12 À

形P學 洛克
¿ 13 À

不可V辨者的\N性

 ¿ 10 À參見D. 118; G. iv. 509ÿ<就s而言，自�既þ掌握Ì動之概念，s主張那ĀÿØ接納的哲學教
條44Ì動屬ý主Üÿesse suppositorumĀ44umè^並獲證明Ā且s�為m原理�Ā不謬，
乃ów交à性ÿ不僅Ì動者必為單NĀÜ，每N單NĀÜ亦持續Ì動而不中輟2=m段清楚表明，
ĀÜ被構想為恆`主Ü，故]活動性的斷言wĀ質意義，而非僅是\義反覆2

 ¿ 11 À參見G. ii. 263ÿ<ĀÜ非形式地ÿformaliterĀ包含部V之uÜ，而是S越地ÿeminenterĀ涵
~部VÏ物之完uÜ2= ÷參G. vi. 3502



時間�萊氏ĀÜ概念之關Ï

 ¿ 12 À布萊德雷先生試圖_所pv斷�原為關ýĀ在的述謂時，]v終極主Ü亦持相\觀點2]他而

言，Ā在並非理念，故必為無意義者2見v:邏輯學;頁43, 49, 50, 662
 ¿ 13 À:人類理解論;卷Ð，第ÐTOĀ，§§ 1, 2Ā:人類理解ð論;頁225-62

時間�萊布尼茨ĀÜ概念之關Ï÷ñ明p2時間Ā在性是v被預設為_

ð，卻在結論中被vâ？sQþ見，ĀÜq質P是`續ý時間中的主Ü2

但萊布尼茨藉<ĀÜ所p狀態永恆為v謂詞=之學說，力圖ð弭]時間的

依賴2然而，據s所察，m種ð弭終究無法Ā現2因sQ必須SVĀÜ在

特â時刻的狀態，�<ü狀態ýü時刻`在=之ÏĀ2唯à者w永恆性，

故唯à者為萊布尼茨須視為ĀÜ之謂詞者2當Q狀態m刻`在，QN時刻

即不`Ā故v自身無法永恆`為ĀÜ之謂詞2永恆謂詞Ā為ĀÜýð時刻

wpð狀態之ÏĀ2所謂謂詞，Ò化解為命題，而m命題q身þ非主謂形

式2m點可uN段文_R證ÿ萊布尼茨試圖解Û永恆謂詞Û`指ñ特â時

段2他言Ó，Ï物q性所Í生的結果，或為永恆持續，或為暫時`在2當

物Ü在無外力Q直線Û動時，可è得v在給â時刻_抵Ô給â點，但無法

è得它_永駐ü×ÿ Ā2m×暫時Í生的結果q身即為命題，且

邏輯PYýà續嘗試的述謂Ì為2m例ê能顯明，m類命題無法p效�原

為述謂2

G. ii. 258

然 �í在使m類命題擺脫]Ā�時段的參照，從而_關ýĀÜ

不\時態狀態的命題僅視為複\謂詞2萊布尼茨必須主張 �

並無內在差異，vSw僅在ý現`者�þ`者之間的ð種關ÏĀ更²

Nn，m關Ï源ý`ý不\時空者之性質差異2m企圖�Þ活動性概念Ā

現2為ÿ開�時間刻þ的關Ï，�些時刻須�原為相ê狀態的要素或部

V2活動性被設想能在_à狀態間 r性質差異，藉msQ可_v序列l

序îÛ為狀態q性之結果2_狀態為欲求，à狀態為所欲44m即狀態
差異之概略表述，亦為時間差異所欲�原之]象2然m嘗試，s�為終_

失敗2首Y，�無人願接Ø學說Í生的è論44即<活動性或欲求指向

活動性學說

m刻`在 彼時

`在



o來=純屬\義反覆2vl，m學說無法解Û 的意

涵2ç��\時性，則當Q或任N時刻不僅`ýs心，更是單N獨特之基

準，\時狀態據m而Nô2簡言之，時間為N，而非�ĀÜ數ß等\之

多2故時間序列不能僅是s心中的ð物，或`ýs之狀態間的關ÏÖ\2

vO，ñ活動性秩序×ï時間秩序之所得，Ā可質疑2設p狀態序列A1
B1C1D……，v中A之活動性指向B，B指向C，依m類è2sQÒ言ÿ
Ûm獲得的秩序即時間秩序的�義2÷點在ý理解A之活動性�v所指B
的關Ï2活動性或欲求的]象�q質P須為非`在者，卻又被視為可轉化

為`在2ÛmN來，]o來的指ñ�構r活動性意義之N部V，而u活動

性è^時間之企圖Ò陷入Ā環論證2再者，ç無時間，ĀÜ單N狀態的â

義�無可能2狀態非單純Ā相反，vw無限複雜性2它涵~NWÞ�狀態

之痕跡，亦`育所po來狀態2它更是v他ĀÜ所p\時狀態的反�2故

除界â為<ð時刻之狀態=外，w無他法â義單N狀態2Ā終，所p狀態

öu感知Û]感知之欲求構r44無論是]世界或永恆�理之感知2而
�現ßá所ñ之感知44NWĀ�`在知識之源44在vâ義中þ預設
\時性2m點_在論Û感知時證Ā，時間�論亦_³\空間再lä討2彼

時s_力證ÿ所pĀÜ之狀態間必`在\N秩序，故m秩序絕不能依`ý

單NĀÜ之狀態2

不\ĀÜ狀態之\時性

因m，時間Ā為萊布尼茨×理ĀÜ概念時的必要預設2v在結論中被v

â，非為ß利，Ā屬矛盾2當sQ論Û複數ĀÜ之依據時，關ý空間亦_

出現精確類\之結果2sQ_見，萊布尼茨持續試圖�Þà續無效的批

v，剔除�些]他而言不可接Ø1卻不可或缺的_ð2



第 VĀ

不可分辨者同一律與連續律·可能性與
共可能性

不可V辨者\Nß要í

s現論Û萊布尼茨ĀàN�nÝ邏輯原則2 �

密W相關，然彼m不可àè2Ð者ö涵~ým陳述ÿNWØ ĀÜ構r序

列，v中首p�間每N可能O置ö被填滿且僅填滿Nl2每N可能O置ö

被填滿即為³續ßĀ僅填滿Nl則u不可V辨者\N性所增Ā2s_Yä

討à者原則2sQ須ä究dv意涵1e萊布尼茨Û`確ûm原則1fv論證

之效力範圍2

不可V辨者的\N性 ³續ß

d 關ý 的含義並無疑義2它不像 那

樣在不\時期p不\表述2它斷言<自然界不`在z個無法V辨的Ā在絕
]`在物=ÿ Ā，或謂<þpz種ĀÜ完y相�，或僅在
數ßPÿsolo numeroĀ相異=ÿ Ā2m原則僅適用ýĀÜĀÛ萊

布尼茨在討論O置時所õ明ÿ Ā，現`屬性可ñ

是無法V辨的2萊布尼茨的學說不\ý 所主張的<所p差異

必為內容差異=之論2çà者rû，它_更為yq，且須在ĀÜâ義_考

ß2m原則非僅主張內容差異，而是預設了物質或數ß差異ÿmaterial
or numerical diversityĀ�q質內容差異ÿdiversity of content
properĀ2它在邏輯Pàý�z者2q質內容差異指N種內容�÷N種
內容之w2物質或數ß差異則指N個主Üÿ或ĀÜĀ�÷N個主Ü之w2

萊布尼茨的學說是ÿ物質P相異之物ÿ即z個不\ĀÜĀ，v謂詞必然不

\2m學說顯然預設了z種差異，並斷言v間`在關聯2<內容差異=N

詞p時亦用ýà者之意，指z主Ü因擁p不\謂詞而產生的差異2但uý

不可V辨者的\N性 充足理u原則

D. 259; G. vii. 393
G. iv. 433

D. 266; G. vii. 400, 401
布÷德利Y生



m原理之必要性Ûv非_ð性

m義w複\性ÿ融\了_述z種差異Ā，ä_內容差異N詞限ý_者，即

內容之間的差異2因m，ü學說主張ÿ任`z個ĀÜ在v謂詞Pö相異2

它預設了]ĀÜ的�知，故須待ĀÜâ義à方能討論2

e m原則不� ，並非萊布尼茨哲學的_ð2它見Ā多段落

è^�證明，然v論證方式�結果ö不Nô2ó少pNl，m原則僅呈現

為v然性ÿÛ Ā，v餘則為形P學必然2面]m矛盾，êà清`

種û場更契\Ü系uÜ，並è斷哲學家ç知m矛盾會``ë擇2筆者�

為，萊布尼茨ê視v原則為必然2為證m點，sQ_檢視v各類論據2

充足理uß

Û動âß

在 中，萊布尼茨言ÿ<m種z個不可V辨者之假設……抽象
而言�屬可能Ā然v不\Ï物秩序，亦悖神聖智慧——蓋神不容無理之
Ï=ÿ Ā2他續Óÿ<當吾v�`在z滴完y相�之水，
或任`z個y然無法V辨之物Ü時Ā非謂m假設絕]不可能ÿposerĀ，
而謂vÕ背神聖智慧，故終不`在2吾��ÿç�pz個完y不可V辨之

物`在，則v必為Ð物Ā然m假設為偽，且悖ý理性大原則=ÿ
Ā2ý_文ÿ Ā，他從 è^

，謂神無理u_z個不可V辨者之N置ým×，÷N置

ý彼×，而非反之2然m論證雖屬v原則論證中Ā少Y驗性且Ā不w說服

力者，卻賦予形P學必然性44因吾等ý þ見，]ð種充足理u

之需求乃形P學必然ÿ Ā2故um原則^出之vâ結論ÿ即ð命

題因無充足理u而為偽Ā屬必然Ā然ç指â特â充足理u之肯â結論，則

可為v然2據m，他總結P述證明時指出ÿ假設z物不可V辨，即假設\

N物ñ異]`在ÿ Ā2

ô克拉克第五函

D. 259; G. vii. 394

D. 260; G.
vii. 39435 D. 247; G. vii. 37132 充足理uß 不

可V辨者的\N性

第OĀ

G. ii. 420

D. 247; G. vii. 372

因m，那段ü稱不可V辨者為可能之文_ÿ據吾所知亦屬孤例Ā，恐因他

l從 è^v不`在，而ü原則�常^出v然結果2且÷斷â

<抽象而言=N語隱含多大保留2
充足理u原則



P述論證就vq身而言遠非p力，亦o充V表v意涵2v�預設m×�彼

×為 之源，²而è斷除O置差異外必`在ð種無關聯之²Nn差

異2然v�意Ā為ÿm×�彼×須依vnÝ邏輯�原為謂詞2m企圖Ü現

ýv空間理論ÿà文_äĀ2然須強調ÿV化不可�因ýO置差異q身

ÿper seĀ，而ê�ý謂詞差異44依萊布尼茨理論，O置必�原ý謂
詞2凡O置差異顯現×，必`在謂詞差異，à者為�，_者乃v混ð表

徵2故斷言zĀÜ不能\時\×，Ā為邏輯Pàý 之

命題2uO置差異出�之證明，僅屬針]特â]象ÿad hominemĀ，o
觸Û原則精要2 願��z物O置必異Ā故因O置為謂詞，v必p不

\謂詞2萊布尼茨Ò言ÿ Āÿ除時空差異外，必p

，並謂時空藉物而w，非反之2他ÿ言ÿ ĀÿO置相

異之物必表現vO置，故v差異不ÿ在O置或外在稱謂2他無疑d常仰賴

讀者�\z物不能共`ýN時空點，umè^內在差異2然基ý

，他無法邏輯地依賴m論證，因vl用<不可V辨者的\N性=反證時

空非Ā2他÷pN更抽象之y據，源ýĀÜq性，且�吾等þ檢視之邏輯

學說緊密相³2ç無my據，他_陷ýĀ多無解困境2因他þü示ÿ

Āÿ神永不揀ø不可V辨者44mĀ為充足理u之直接結
果2故須è斷ÿ在所p現`ĀÜ中，無N物可被設想`在÷N完y相�之

ĀÜ2蓋ç可設想÷N者，神必þ設想之，則z者ö不可被創 2關ý

<當所ñ概念為ĀÜ概念時，不可V辨者不可設想=之證明，見ý萊布尼

茨著`，茲當檢視2

數ß差異

不可V辨者的\N性

克拉克

N. E. 238; G. v. 213 內

在Sw原則 G. ii. 250

v時空理

論

D.
273; G. vii. 407

萊布尼茨指出，個ÜĀÜ或完u`p之q質，在ýv擁pN個Ûm完備的

概念，足ñ涵~並è^出ü概念主Ü的所p謂詞2  <um，=他繼續Ó，
<Í生出ç~Ý大悖論，例Ûÿz個ĀÜ完y相�而僅在數ßP相異之說
法Ā為謬誤=ÿ Ā2m論證中�pç~中間n驟被省略，sèn

因萊布尼茨視v為不言自明2�些n驟o見ý任`明確陳述，然s設想v

論證可表述ÛQÿ凡可p效論ÛĀÜ者，ö在ý指�v謂詞2每N外在命

]44即每N關Ï44必w內在基礎，即相ê之謂詞ÿ Ā2是

ñ當列�ĀÜ之y部謂詞時，üĀÜ即獲完uâ義，v獨特性þ無可動

¿ 1 À

G. iv. 433

G. ii. 240



萊氏證ûmß是vp效？

搖2假設A�B為z個不可SV之ĀÜ，則A異ýBpÛB異ýA2ªÛ萊布
尼茨論Û原子時所言，Ð者雖]為相異，Ā無差異可辨ÿ

Ā2或可ÛmÝ構論證ÿA�B相異，意指Ð者為不\ĀÜĀ然m相
異性q身即構rA]B之關Ï2m關Ï必]êA之ð謂詞2ÿB�自身無
異，故B不能wm相\謂詞2是ñA�B終_在謂詞P相異，�假設矛盾2
Ā則，ç吾人��除指�謂詞外無從論述ĀÜ，則不\ĀÜ必w不\謂詞

乃顯而w見2v則，界âĀÜ時必p謂詞外之物Ï入44因當謂詞盡數
賦予à，ĀÜ仍o能確â2

N. E. p. 309; G.
v. 268

 ¿ 1 À參見 2故沃爾夫p言ÿ邏輯學，第NĀ § 27Āÿ<凡吾人所構思或見ý個Ü者，öýĀ
方面y然確âĀl因N物在vq質構r�vp屬性Pö獲規â，方得個Ü之特質2=

附錄 III.

f s�為m論證之p效性在ýÿç主謂結構為命題之x範形式，則不

可能`在z個不可SV之ĀÜ2v÷×在ý防kü論證è演出<ĀÜyq

不能多ýN個=之結論2蓋因ĀÜ之數ß差異邏輯PYýv謂詞差異ÿç

oY確û數ß之w，則無從論Û謂詞之異2然則，純粹數ß差異之v斷q

身，pý²萊布尼茨用ñ駁斥不可SV者之Ā般質疑2  在謂詞賦予
_，zĀÜ始終不可SVĀ然欲使v獲ôSw性謂詞，又必Yñ數ß差異

為_ð2故依萊布尼茨邏輯之原則， Āoÿyß2彼

qêÛï賓諾莎，僅��單NĀÜ2ýv他邏輯Ü系中，Ā無理u反]相

\性質Ö\現ý不\空間44因反]性證明y然建基ý關Ï之vâ2然
則，相異之邏輯既摧ĀĀÜ概念，亦_瓦解類\萊布尼茨式原理表述之N

W2

¿ 2 À

不可SV者之\N性

 ¿2 À參見斯賓諾莎:倫理學;第N卷命題五之證明2

更²Nn，m論證�ï示N�ú÷44mú÷þ見ý 44直指ĀÜ
學說之yq2çĀÜ僅uv謂詞â義44ml為 之

_Ā

不可SV者之\N性



ĀÜw無限謂詞·v�v然性Û不可V辨性之關聯

要義44則ĀÜ�等\ýĀ謂詞之總和2ç然，ü稱ðĀÜ`在，不Þ
是斷言vy部謂詞`在之簡略表述2謂詞之附著ýĀÜ，v意義不逾_母

附著ý_母表2邏輯P優Y之v斷，乃ü示Ā謂詞`在者ĀĀÜ不ÿ為異

ý謂詞並Øv規â之物，而僅為Ā謂詞之Ö\2然m顯非萊布尼茨q意2

ĀÜ乃單N1單純1不可V之物，�時而持`Āv非等\ý狀態序列，而

為序列之主Ü2ç然，則嚴格而言，ĀÜ非uv謂詞所â義2_ð謂詞�

ývĀÜ��ý_ĀÜ，Ð者pw2ĀÜ僅能被â義為<m物=2或更確W
言44ml為ĀÜ學說崩解×44ĀÜyq無法â義2â義即指陳意
義，然ĀÜ依vq性即缺Q意義，因唯謂詞能賦予v意義2即便稱<m
物=，亦須標示時空O置或特徵質性Ā凡欲說明所指之ĀÜ，ö須賦予ü
ĀÜð謂詞2然ç吾人oY確知所指之ĀÜ，則v斷即失確â性44因
_相\謂詞�ý÷NĀÜþ屬不\v斷2u是吾人必陷ýā性Ā環2ĀÜ

須在謂詞賦予_即獲數ß規â，然唯謂詞能ð供數ß規â2ĀÜç非y然

無意義而無法�他者Sw，即僅為vĀ謂詞ÿ即假â附屬之性質Ā之yÜ

或部V2m類困境，ö源ý容許命題中含無意義之�44即非屬觀念或
概念之�2針]多數ĀÜ，吾人可Û布拉德÷Y生所主張ÿNW差異必為

意義之差異Ā針]單NĀÜ，吾人亦可主張\N性亦然2mú÷ý布拉德

÷Y生所假設之 \等適用2Ā在之自s\N性

� 緊密相³者，乃<每NĀÜw無限謂詞=之主張2

v必然性顯而w見ÿ僅因每NĀÜ必w]ê每N時刻之謂詞，þ足證m

說2然萊布尼茨猶p²者2ĀÜý每N刻之狀態，ö可析V為無限謂詞2

m或可u當Q狀態�NWÞ�Ûo來狀態w關Ïè^44依萊布尼茨，
mĀ關Ï必�響當Q狀態，v�理性l`Pm2然÷N要素在ý]yßá

之表徵，m必然使每NĀÜ之每N狀態ö含無限複雜性2m無限複雜性l

為v然性之標記2萊布尼茨ßÿ必然�理�v然�理之V析pw2從自然

à�溯Û自然_�之V析，ý必然Ï物中終ký原始概念，猶Û數_V析

不可SV者之\N性



終ký單元2然ýv然物或`在者中，mV析趨ý無限，永不可Ô原始要

素ÿ Ā2彼ÿ指出ÿ吾人不可能w個Ü之知識，亦無法精確v

â任N物之個Ü性2蓋因個Ü性涵~無限，唯�曉無限者方能知悉m物或

彼物之個Ü化原理ÿ Ā2必然�理�v然�理之w，

pÛp理數�無理數之w2à者之解析程序趨ý無限ÿ Ā2

G. III. 582

N. E. 309; G. v. 268
G. vii. 309

彼ÿ言ÿ Āÿ<必然�理�v然�理之w，Ā等\ý可�}數
�不可�}數之w2蓋因可�}數化為|þ，類\ý必然�理之證明或v

化}為\N性�理2然lÛ無理比例之化}含無限Þ程卻逼近|þ，終得

確â而無盡之�數Āv然�理亦需無限解析，m唯P帝能ÿvß2=

G. vii. 200

s恐怕萊布尼茲在ð種程þP_m視為vv然性學說的R證2他�P�

為，sQ無法完y理解v然之物是理所當然的Ā例Û，他說唯pP帝能看

見sÛ`�`在結\，並能Y驗地知曉Þ�山大之死的緣u2  v然性
世界的特徵，不僅在ýv`在之ÏĀ，更在ýv中萬物ö因v無限複雜性

而ñÛ無限性，因而無法為人類精確知識所企Û2

¿ 3 À

 ¿3 À G. IV. 433Āv. 392 (N. E. 469)2

m類段落使許多評論者�為，必然�v然的差異q質P關P人類之局限，

]P帝而言並不rû2s�為m觀點源ý混淆，並]萊布尼茲Ü系 r不

當損害2v混淆在ýÿN方面，是所pv然物ÿ無論Ā�或可能的Ā的n

Ý特質44因可能世界\樣蘊含無限複雜性ÿmĀ為時間之必然結
果ĀĀ÷N方面，是v然性q身之意義2v然物必然Ûm複雜，m乃形而

P之必然Ā但構rv然性者非複雜性，而是`在2ü言之，混淆`ý關ý

v然物的永恆�理ÿ即關ýĀÜq質的必然命題Ā�<m類ĀÜ`在=�

Nv然�理之間2mSV必須à清44儘管萊布尼茲或在mp混淆之Þ
44理u極vÝ要ÿvN，關ý可能世界的�理不可能是v然的，而關
ý現Ā世界的�理ç剝ö<Ā�`在=之斷言，Ā為關ýð個可能世界的

�理ĀvÐ，P帝在創世時是自u的，l因pv他可能世界`在ÿvø擇

是v然的2而P帝�Ø 物的自u，唯p在v然性ý形而P�面為�ÿ而



³續ßÿ萊氏主張之O種³續形式

非純然幻覺Ā時方能rûĀvO， 就v斷言目的因而言，�

並列，既適用ý現Ā世界，亦\等適用ýP帝之Ì動44反之，ç
持相反觀點，則須ü稱萊布尼茲自�Û用z大原則之信念Ā屬謬誤2目的

因學說1可能世界理論1因果聯繫的綜\性q質Û自u論44Ā則萊布
尼茲思想之NW特徵44ö依賴ý`在性命題�必然性命題]û之終極
不可化}性2因msQ必須主張ÿ萊布尼茲用v然N詞，非僅指sQ無法

完y解Û之物2然s恐v不能免除°任，因v耽溺ým所謂]命題雙Ýq

質之R證而自得vl2

充足理uß 矛

盾ß

s�為，萊布尼茲在m×44亦Û¯穿v思想般44仍oà清個Ü�物
種之關Ï\物種�屬類之關Ï的差異2他p時力主mÐ種關Ï無異44
]m觀點so見異ð，唯v�v個ÜĀÜ觀念相悖2m觀點Ā為

之基礎，並見ý Ā然ü書中，m觀點引ôĀ

多結果，qêðv深感困擾2他說ÿ<依數學嚴密性，Ā微_的差異ç使
z物在任`方面不相�，便使vr為不\物種……2依m義，z個物理個
Ü永不會完y相�Ā更p甚者，\NÜ_跨越物種，因v甚ó無法在超Þ

Nÿ間的時長內�自身y然相�2=  ( )2v觀
點�P是ÿ在永恆�理中，sQ始ýq質�謂詞，並確âv關ÏĀ而在v

然�理中，sQ始ýðoâ物ÿÛ Ā之`在，²而ä究v謂詞2問題

在ýÿm`在物之q質為`？因每NĀÜöp無限謂詞，m問題Ā為sQ

永無法完滿解答之問2但顯而w見44儘管萊布尼茲�o察覺44當s
Q始ý自s或任`他物時，必þ預設了üĀÜ的ð種獨特屬性，v則sQ

無從知曉所論為`，問題亦_完y失卻確â性2 ，s�為，在m

類問題中恆被隱然預設，唯m預設方賦予v確W意義�明確答案2

不可V辨

者的\N性 :人類理智ð論;

¿ 4 À N. E. 33536; G. v. 28738

自s

時空O置

 ¿4 À萊布尼茲所謂<物理個Ü=，�非指單NĀÜĀç然，m段_�vy部哲學相悖2m解讀之可信
þ，因v例證ÿ援引X1橢X等數學圖形Ā而益增2



ĀÜ之無限複雜性，_pûsQ×理QN個主題44 2mß在õ

Û萊布尼茲思想時�常地O顯赫，然so能�現v除ê用ý 外，尚p

Ý大意義2萊布尼茲主張O種截然不\的³續性形式2他�為O者ö無形

而P之必然性，但均被視為<Ï物秩序=所要求2mO種形式為ÿd 時空³
續性Āe 可稱之為案例³續性Āf Ā�`在物或形式的³續性2讓sQ 
N審視2

連續律

數學

d q身是雙Ý的2vN為空間�時間自身之³續性，萊布

尼茲��mw形而P必然性ĀvÐ為`在ý時空中之物的³續性2_者m

×不ð2à者涵蓋Û動ÛNWv他變化2關ý變化，nÝ�為v必為漸

²ÿO置的改變ñÛ³續_據N系列中間O置Ā顏ô的改變則需經�所p

中間ô調2s不知m原則p`依據，除非sQ僅當不\時間的性質�Þð

種³續序列相³時，方視v屬ý\N物2依萊布尼茲，O置的跳躍�狀態

的突變Ā屬\� ( )Ā任`反]_者的Y驗理u，ö\等適用ýà
者2他�為Ð者ý形而Pö屬可能，但\因虛空1靜k或間隙之u而ýv

â ( )，即被他模糊稱為<Ï物秩序=者44m種形而P完美性，
�在ýNWð形而P學者j悅之物2

時空³續性

G. II. 169

G. II. 182
¿ 5 À

 ¿5 À參見 G. III. 558ÿ<p秩序的程þ�多樣性中值得關注之點的多寡rl比2=

e 案例³續性是萊布尼茲ô 信中論述的 之唯N形式，ü信

õ述N�pû解Û自然ß的nÝ原則 ( )2m原則斷
言ÿ當z案例之差異無限趨近ýö，v結果之差異亦無限趨近ýöĀ或更

nÝ而言，當數據構rp序序列，v相ê結果亦構rp序序列，且N者之

無窮_差異^ô÷N者之無窮_差異 ( )2mĀ為N數學原
則，萊布尼茲þSpr效地ñm]÷ ，尤見ý反駁

 (例Û )2在數學中，儘管`在所謂 之例外，m原

則仍恆常ê用2然ý哲學中，v�無甚要義2

貝勒 ³續ß

D. 33336; G. III. 51355

D. 33; G. III. 52
笛t兒數學 笛t兒碰撞

理論 G. III. 47 不穩â性

f 第O種³續性乃萊布尼茨所獨p，v既缺Q自明p效性，亦缺Q可

證之依據2萊布尼茨主張<自然不`躍²=44m乃所p³續性形式之



³續ß之y基

可能性�共可能性

�則44\樣適用ýĀÜ間之Þo2依v見解，çzĀÜ`pp限差
異，則必`在N系列³續之中ÏĀÜ，v中每相鄰Ð者僅w無窮_差異2

 彼常言ÿ形式之斷隙或�空，猶Û空間之�空般微Pv微ÿ例見 
Ā2彼時而佯稱ÿ例見 Ā可um原則è

^出 ，然mè論僅能視為õ明世界Û`�ü\N性T

調Nô2蓋³續性斷言序列中每×ö被填充，而不可辨w者之\N性則斷

言無×被Ý複_據2吾等_見，à者邏輯PYý_者2況且，Û吾等所

察，à者w形P必然性，而_者僅因秩序要求而生，即屬v然2萊布尼茨

ým類論述中，í在指出ÿ因`p僅w無窮_差異之物，而m差異不可感

知，故�現表觀不可辨w之物，無礙ýv�vĀ質可辨2m即萊布尼茨附

言ÿ Āv持論w 理據之故2

¿ 6 À G. ii.
168 L. 377; N. E. p. 51; G. v. 49350
不可辨w者之\N性

L. 380; N. E. 52; G. v. 51 Y驗

 ¿6 À參見 N. E. 712ÿ<NW`在者之類w，v聯\構rßá，ö`ýP帝之理念中ĀP帝明辨vq質
階序，猶Û\N曲線之Ā縱坐標，v聯\不容他者Ï入，因Ï入_昭示失序�缺陷2= [Guhrauer,
萊布尼茨傳, 卷Ð註Û, 頁 32]

萊布尼茨`ñ主張ĀÜ構r³續序列，Ā÷斷言2就吾所知，彼從oð出

~毫理據，ÿ言m般世界較Ā斷隙世界更\心意2然吾不禁ßþ，空間³

續性Ā�m形式之³續性相ñ2à文_見，每N單子ö從特â視角�現世

界，而m視角常被視為空間點2u是，相鄰空間點當呈現無窮_差異之視

角，故因ßá之�現構r單子感知之yÜ，空間中之相鄰點êu無窮_差

異之單子所_據2  m解讀`pĀ多駁÷，待論Û單子�空間之關Ï時
自當顯現2然^時亦_顯明，m類駁÷Ā針]單子理論之uÜ，故無ñ證

ĀP述形式³續性解讀所含之混淆，o嘗�Ā`ý萊布尼茨思維中2

¿ 7 À

 ¿7 À參見 G. iv. 439



形式之³續性並不斷言NW可能形式ö為Ā`2反之，萊布尼茨Ü系之要

害，在ý主張可能者較Ā`者更為ÿþ2Ï物ç無自相矛盾即為可能ĀÐ

者或多者ç\屬N可能世界，即可共`，則為共`2NW可能世界öpn

Ý法則，類比ý Ām等法則之內容屬v然，然法則之`在則屬必

然ÿ Ā2是ñ，無法納入\NnÝ法則Ü系之Ð物

或多物，即非共`2物種亦然2雖Ā`物種構r³續序列，然Ā`序列之

外尚p他種可能物種Ām等物種雖屬可能，卻�Ā`物種無法共`2萊布

尼茨言，非NW可能物種ö可共`，故ð些物種永不得`2因�神所揀ø

之序列不相容，必p物種永恆o`且永不Ā`2自然秩序中固無斷隙，然

無N秩序能涵~NW可能物種ÿ Ā2

Û動âß

G. ii. 51Ā÷參 G. ii. 41

N. E. 334; G. v. 286

可能性�共`性之問題ý萊布尼茨哲學ó關Ý要，因v]ā之問題的解決

繫Pm2故äý察共`性之意涵2

據萊布尼茨所言，`p無數可能世界，即內在無自相矛盾之世界2mĀ世

界ý特â方面相契44即就永恆�理而言44而ý他方面相異2`在者
之概念ç不ñ矛盾，即為可能2凡m概念ö屬ð可能世界概念之N部2ç

多個可能`在者之概念\屬ðN可能世界之概念，則v可共`，因在m情

形Q，彼等ö可Ā`ÿ Ā2çv不可共`，則雖各自單獨可

能，然v並`則屬不可能2

參 G. III. 573

共`性之意涵u是可謂明p2然vê用仍`÷題2蓋吾等þ見，依萊布尼

茨之見，ĀÜ之任`Ðv然謂詞ö無必然關聯2各謂詞雖必繫ýĀÜ之概

念ÿ意謂給âüĀÜ，則各謂詞隨之而生Ā，然每N獨ûv然謂詞亦可能

V屬不\ĀÜ，故Ā謂詞彼m間並無必然聯繫2u是觀之，任`可能`在

者之Ö\�必可共`，因v並`無u自相矛盾ÿ Ā2參見_文，頁 19, 20

萊布尼茨藉u訴ĀuÜ序列須wð種充足理u之必然性，ñ規ÿm÷題2

雖特â充足理u屬v然，然必`pð種充足理uĀç缺m理u，則多種`

在者序列ö被斥為形P不可能2彼言ÿ<依P帝可能構思之不\設計，q
`無限創世方式Ā每N可能世界ö×決ýP帝`屬之特âyq設計或目



Ā可能世界之共性

的，即特â自u原始法ðÿ構思ý Ā，或m可能ßá之

——世界隸屬mßá，法ð決âv概念，亦決â必屬m\Nßá之
NW個ÜĀÜ概念=ÿ Ā2m段確鑿證ĀÿNW可能世界öpnÝ

法則，v決âv然者之聯繫，pÛĀ`世界中u Û自u精神追求

�然ó善之法則所â2  ç無ð種nÝ法則之要求，則任`Ð可能者ö
可共`，因v無u相悖2僅當Ð者無共\遵Ā之nÝ法則時，可能者方喪

失共`性2所謂<法則之治=，ý萊布尼茨哲學中w形P必然性，雖Ā然法
則屬v然2ço明m點，則共`性終不可解2

可能性�面 nÝ秩

序法則

G. II. 51
Û動âß

¿ 8 À

 ¿8 À據洛采所言，m為萊布尼茨從oõ明之要點ÿ形P學，卷N，第五Ā，§ 67Ā2

為求明p，m時ä列�NW可能世界共p之要點，Û他種可能世界pwý

Ā`世界之×2因萊布尼茨q人o盡õ明，吾等須辨w`命題屬必然，`

屬v然2茲僅陳ý見Ā相關證據_ýý論各問題時給出2

首Y，P帝q可自uø擇不創 任`可能世界2因m，即使`在ý所p可

能世界中的Ï物，也非必然`在2�尤v適用ý空間1時間和Û動2�些

Ï物就v屬性而言是必然的44即ñÛ 和 的命題44但v
`在q身並非必然2P帝不可能創 出空間和時間�現世不\的世界Ā時

間ó少構r所p可能世界的N部V，而空間和Û動則`在ý任`擁p多元

ĀÜ的世界中2再者，所p可能世界öu單子ÿmonadsĀ構r，即w備
活動性的個ÜĀÜĀ且所p可能世界均`在nÝ因果ß2然而，ĀÜ的多

元性並非必然ĀP帝q可僅創 N個單子，而m單子可能是任`N個Ā�

被 的單子2感知�Yâ和諧所ñÛ的NW44包括v他ĀÜ的`在
44ö屬v然2甚ó，任×現Ā單子的隨機組\ö可構rN個可能世
界2  但各世界�現Ā世界的差異，不僅在數ß和規模P，更在性質
P2v他世界可能擁p不\的Û動âß，並且44çs理解無誤44可

�`學 Û動學

¿ 9 À



O類必然性

能包含不總是ø擇表象Ā佳Ï物的自uĀÜ2ÏĀP，每N條因果ßÿ儘

管因果性q身除外Āö可能迥異2

 ¿9 Àm觀點不僅源ý單子的相à獨û性，亦得自萊布尼茲�德·博ïÿDes BossesĀ關ý:創世記;
³續創世å的討論ÿ例Û G. ii. 368, 3702

ñP�是關Pv他可能世界的主要論點2牢記�些論點，sQ得ñ在萊布

尼茲的原則中建ûð種��Ü系44當�些原則 n因趨近現Ā世界而
特化時，v不Nô性_i顯2óýv可能性學說中的邏輯矛盾，Ā好留待

ä討P帝`在的證明時再Ì×理2

就可能性�共`性而言，萊布尼茲SV了數種必然性2首要者是形P學或

�`學的必然性44m為嚴格意義的必然性，即sQÏÎ所論1v反面
會自相矛盾者2vl是假設性必然性，即ðà果從v然_ð出�，依形P

必然性è^而生2例Û物質Û動即w假設性必然性，因v為Û動âß之必

然結果，而Û動âßq身卻是v然的2Āà是Ó德必然性，即P帝1

Û ø擇良善時所依Ā的必然性2自u靈Ü的Ì動在必然性問題P

_據特殊地Oÿv狀態ç為Y_狀態之果，則僅w假設性必然性Āvà果

q身亦僅w假設性必然性44因ñ心理法則，而靈Ü雖恆遵àm法則，
卻非Øv強制2  m概念之困÷_ýä討 時ý論2m刻，

sQê暫ö邏輯¯證，轉入 44萊布尼茲l是憑藉現þõ明的
邏輯，從中è^出õ述Ü系�常肇始之學說，即 2

y使

ó善智者

¿ 10 À

自u�決â論

物質哲學

單子論

 ¿ 10 À參見 D. 170, 171; G. III. 400, 4012



第 V IĀ

萊布尼茨何以信有外在世界？

萊氏ñ物質為既â

m刻s轉向N個yð的思想序列2從邏輯問題44命題之q質1ĀÜ的
â義1多元ĀÜ間ç`在的差異44轉向現Ā世界之問ÿĀÜ概念Û`
ê用ý`在者的世界？ĀÜ唯N或多元？Ā�ĀÜ除â義所ñ外，尚w`

種屬性？m概念又Û`õ明現Ā世界向形P學家呈現的÷題？

在m問題P，萊布尼茲基ý顯屬�史�心理的原因，ñ物質為起點2他初

棄 時，�þ轉向 ÿGassendiĀ� ，趨向 �

ÿ

Ā2他or唯物論者，源ý�現_常物質概念`在缺陷2因m，他

創û了可稱爲唯靈論或唯心論的物質理論44但v理論起點仍是物質2
相較之Q，萊布尼茲44v`p論始ý ，漸l轉為心理學44反
不Û ÿBishop BerkeleyĀ富哲學性2

經院哲學 �桑狄 霍布ï 原子論

唯物論 G. III. 620; IV. 209; VII. 377; IV. 478 Û L. 300 � D. 72; G. I.
5234

動力學

ï克萊主教

因m，<物質是v`在？=是萊布尼茲從o徹底面]之問2然而，v相關

論述或pû理解vû場2

就m而言，z篇短文尤爲Ý要2首爲ô ÿFoucherĀ之信函，}撰ý
1676�44即v哲學Ü系完r_九óT�ÿ Ā2l爲o註

å期之文，題曰< =ÿ
Ā2雖và期著`öh觀點�mÐ文相符，然哲學Ü系完r

à，o見v嚴肅ä討物質`在之文獻Āó少可能，萊布尼茲因³續Ü÷題

44依v見解，單子學說þX滿解決m題44始質疑物質`在2m觀點
得萊布尼茲q人在 ÿSystème NouveauĀ中]思想起源之述支持ÿ

傅歇

G. i. 3693374
論SV�Ā現象�虛構現象之法 G. vii. 3193322; N.

E. 7173720

ð系}



外在世界`在僅w<Ó德確â性=

 <Ā初，s掙脫 ø鎖à，趨向虛空�原子之說——m說Ā投
\想像2但þm關à，經深思方悟ÿ獨賴物質或純然被動者，Ā÷覓�Ā

}NÜ之原理，因v不Þ是部V無限^�或聚\2Î繁多者之Ā在性，唯

源ýw×所來之�元ÿgenuine unitsĀ——迥異ý僅為þ展之p端�變
形的數學點——而³續Ü絕無可能um組r2為求m�Ā單O，s不得不
訴ĀĀ在且生動之點，=ßß2萊布尼茲自�現純粹物質陷³續Ü無解÷
題，ó創單子為�Ā單O使³續Üöh，�隔數�之久2  m論ó少較
Ā所知v他理論，更能õÛv觀點�表述方式2然m刻當審視萊布尼茲Ā

�之言2

¿ 1 À
ÞÜ士多德

¿ 2 À

 ¿ 1 À L. 300; D. 72; G. iv. 478; ÷參Archiv. für Gesch. der Phil. i. 577 [L. 35132]2
 ¿2 À參見第九Ā2

萊布尼茲o能清pSVz個截然不\的問題，即ÿd 為`��sQ自身之
外的世界？e 假設`在�樣的世界，sQüÛ`SV�Ā感知�幻覺？Û
標題所示，à者才是P述o註明å期的論文主要討論的問題2�並非yq

性問題，萊布尼茲ñd常方式`答44他聲稱，相àNô性和預nrß
是Ā佳檢驗標準2然而，他接著]第N個問題ð出了y然非哲學的見解ÿ

<即便p人聲稱m生不Þ是N場夢，可見世界僅是幻�，只要sQ善用理

性從o被v欺騙，s仍會稱m夢境或幻�足夠�Ā=ÿ

Ā2�段û鮮明ï示萊布尼茲哲學�趣ÞþĀ用的q質2他在m

×Ûv他許多段落坦�ÿ感à]象`在ýsQ外部<並無確鑿證明=，外

部世界的`在僅w<Ó德確â性= 2為獲m確â性，他首Y要求P帝`

在�N絕]確â的_ð2例Û他說ÿ<僅`唯NĀÜ=ÿê指Ø ĀÜĀ

<不符神聖智慧，故雖可能�生，Ā則不會�生=ÿ Ā2而在N

段î期文_中ÿ Ā，他Ā則暗示了 的哲學觀

點2他ü稱ÿsQ唯N確知的是自身現象相à關聯，且必p外在恆常因Ā

N. E. 71839; G.
vii. 320

¿ 3 À

G. ii. 307
G. i. 372-3, } 1676 ï克萊



但無法證明m因非P帝2儘管他�從o~到反駁m論的依據，卻近P遺á

î�o解的疑慮，ñôï克萊哲學出現時，萊布尼茲o予好評2他ûÓÿ

<|爾蘭那O質疑物ÜĀ在性者，既oð出\ä理據，亦o充Võ明ý

見2s疑v屬那類ñ悖論ý]之¯=ÿ Ā2G. ii. 492

 ¿3 À N. E. 318, 422, 719; G. v. 275, 35536; vii. 3203321; i. 373; ii. 378, 5022

ç欲在萊布尼茲思想中覓得支持物質`在的論證，顯然ö需依賴P帝`在

ñ破除 2然而，他明確駁斥 44ü論證基ý<ç無
物質，P帝即r欺騙者=之斷言2他評Óÿ<笛t兒用ñ證明物質Ï物`

在之論證Ā屬薄弱，不Û不`m嘗試=ÿ Ā2他�為P帝

或p充V理u欺騙sQ，且無論Û`，m欺騙ö可u人類理性破除ÿ

唯s論 笛t兒式論證

D. 58; G. iv, 366
D.

58; G. iv. 367; i. 373; v. 275; N. E. p. 318Ā2

ð種 確然`在ÿsQ]世界的觀點隸屬P帝視Þ，故�P帝感

知\w�Ā性2萊布尼茲言ÿ<P帝⋯⋯ñNW可能方式審視世界Ā面

向⋯⋯Ā每N視域之結果，猶Û從特âO置觀看，即為NĀÜ自m視點展

現ßá44çP帝決意使v思想生效並創生mĀÜ2既然P帝視域恆
�，吾等感知亦然Ā然欺吾等者，Ā乃源自s¯之v斷=ÿ Ā2

然m段y然展現萊布尼茲泛神傾向之極端，��v單子論相矛盾2故他�

無可能深賴m類論證2

泛神論論證

G. iv. 439

÷Nl面論證並不優ý常人主張外�生命之說2他稱ÿ<吾¯ñĀ大蓋然

性斷言ÿ吾等非獨`ý世2m不僅基ý 原則，亦源自s恆常倡^

之�則44萬Ï必p因，且無理據獨厚吾等而棄眾多可能者=ÿ
Ā2

神聖智慧

G. ii.
502 ¿ 4 À

 ¿4 À參見 G. ii. 5162

萊布尼茲ým問題所倚Ý之y基，Ā�vvâ�空之理u\源44`在
i多，則i善ÿ Ā2m乃形

P學完滿性原則，s_ýv 相關×ä討2ü原則^使萊布尼茲�

參見 D. 102, 103; L. 340, 341; G. vii. 303, 304
倫理學



âÿ單子必盡可能繁多，故除ý身外必p無限ĀÜ 2然就�史�心理而

言，s�為他純然ñ常識出�ä討物質�空間2問題之生，Ā因他藉u批

v_�些概念轉化為y然不\之物44即非þ展ĀÜÛv感知2然Ôó
空間主觀性à，他oÛ 般_知識限ý經驗，並使NWY驗知識Ā為自

s�知2他o察覺ÿvâ空間Ā在性即ð使人��，吾¯所知僅現象而

þ，亦即心靈所現之象2ÿ德猶能假設 ，Ā因v_因果

ÿ或y據Āþ伸ó經驗外，視ð種非s之物為感知之源2mýÿ德乃不N

¯，ý萊布尼茲則絕無可能44因他主張感知y然源ý自身，絕非被感
知]象所引ô2Û是，_常假設外部世界之y據盡ý摧Ā，而吾÷見v置

p]Āÿï2

¿ 5 À

ÿ德

不可知的物自身

 ¿5 À參見 L. 323; D. 86; G. iv. 495ÿ<人問sÿP帝`ñ不滿足僅 靈魂之思維�變態，而 m無用
軀Ü44據說靈魂既不能動亦不能知？答甚wÿm乃P帝意願44ā`多ĀÜ，不`寡ĀÜĀ且祂
視m變態當êý外物2=

因m，除P帝�ý身外v他ĀÜ之`在僅w蓋然性，唯pÓ德確â性2m

評適用ýNW源自物質理論之`在性命題，即適用ýüû多數單子Ā�`

在之uÜ學說2萊布尼茲o深究myq問題，or常識之批v者而僅為註

Û者，ª為憾Ï2ç他為之，或能創製更X滿之空間理論，而非基ý常識

預設vĀ在性，卻又um徹底vâüĀ在性2ÛÎï示m預設，因à續Ā

節_隨萊布尼茲，從常識信仰出�ä討物質Ā在性2



第 V I IĀ

物質哲學

感知之nÝ可信性乃萊氏哲學_ð

<物質=�<物Ü=Ā義

(a) 動力學原理之è演

<物質=N詞ý哲學中乃問題之]2吾人預設44感知中確信自身之外
`在他物ÿPNĀ可見，萊布尼茲ûm預設y基甚弱Ā44則問題必
生ÿm外在之物q性為`？就v顯現ý空間而言，吾人稱之為物質ÿ

Ā2故吾等問題為ÿ物質為`？吾人當Û`構想mý感知中顯現

為空間性且異ý自身之物？l是試圖基ý_文剖析之邏輯回êm疑，^引

萊布尼茲創û 2mĀÛà續OĀ，吾_力Ā萊氏²路，²機批

v，然v方法首要之弊在ýÿ從o檢視起點44即 `在可被感知之

他物2感知的nÝ可靠性乃萊氏哲學_ð，然縱使v為�，m_ð亦p謬

44因l反論據ö可ð出2

參見

G. iv. 106

單子學說

預設

在深入ä討萊布尼茲的 細節_，s必須ð醒讀者，他使用物質

ÿmatterĀ和物ÜÿbodyĀ�z個詞時，ó少賦予了 2�

些含義在他自身思想中並o混淆，且常在v著`中àñSVĀ然而，�些

詞彙的使用��缺Q明確標示，僅能�ÞPQ文è斷v意，�大大增à了

理解萊布尼茲物質理論的÷þ2�五種含義中，z種Yý ，O種則

àýü理論2首Y是<原初物質=�<l�物質=的SVĀ而mSV在動

力學中是N回Ï，在單子論中又是÷N回Ï2ÛmsQþ得到物質的四種

動力學理論

五種不\含義

單子論



1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

含義2m外，尚p單子的p機Üÿorganic bodyĀ，即uv所支Þ的從
屬單子所構r的Ö\2萊布尼茲理論的目標，在ý_動力學中的原初物質

�l�物質，轉化為單子論中的原初物質�l�物質2\時，uý_z者

是給â_ð，而àz者是è^結果，SV它Qó關Ý要ĀsQ可�Þ檢視

萊布尼茲]動力學物質的批v在多大程þP證r了m轉化，來驗證v理論

的l確性2

為求明確，茲_m五種含義列�ÛQÿ

原初物質ÿprimary matterĀÿ依萊布尼茲之見，m為ÿþ
ÿextensionĀ所預設之物2lÛsQQĀ_見，他視ÿþ為純粹Ý
複2mÝ複之物，就v自身而言，即為原初物質ÿmateria
primaĀ2m物純屬被動2

l�物質ÿsecondary matterĀÿm指動力學中出現1賦予了力的
物質2qĀ剩餘部V_õÛmÐ種含義2

原初物質`為每個Ø 單子q質中的元素ÿ在m意義Q，v等\ý

被動性，或 ÿconfusedness of perceptionĀ2知覺的混雜性

l�物質`為單子的聚\Ü，或稱質ßÿmassĀÿm僅為wv然}
N性ÿaccidental unityĀ的Ö\Ü2

單子的p機Üÿorganic bodyĀÿ即單子所支Þ1並賦予v超越v
然}N性之單子Ö\ÿ Ā2G. ii. 252; N.E. p. 722 and G. vii. 501

__z種含義ÿ動力學中的原初�l�物質Ā轉化為àz種含義ÿ單子論

中的原初�l�物質Ā，構r了單子學說的證明，m__據à續OĀ篇

幅2第Ð�第四種含義ÿ動力學的l�物質1單子論的質ß聚\ÜĀ常被

稱為質ß或物ÜĀ第五種含義ÿp機ÜĀç包含 ÿdominant
monadĀ，則常被稱為p形ĀÜÿcorporeal substanceĀĀç不含主^
單子，則稱為ü主^單子的p機Ü，或簡稱v<物Ü=2然而，萊布尼茲

]�些詞彙的使用缺Q規ß，v含義�常須從PQ文中è斷2

主^單子



萊氏�笛氏動力學之關Ï

物質q質非ÿþ

萊布尼茲的 乃刻意針] ÿDes CartesĀ而建構2笛t爾
主張物質的q質是ÿþÿextensionĀ，ßá的Û動ßÿquantity of
motionĀ恆â，且力ÿforceĀ�Û動ßrl比2萊布尼茲則反vÓ而
Ì，證明物質q質非ÿþ，總Û動ß亦非恆âĀ他更指出笛t爾所o知

者ÿ特â方向P的Û動ßĀ為恆â2他亦自�þ證明動力學需ñ 為終極

概念，並_m力等\ýĀÜq質的活動性ÿactivityĀ2笛t爾Ûv追隨
者ñÛ動ßþß力，�o_Ð者SVĀ萊布尼茲則]信力是 ，並

ñ<vß必恆=為|理，引入不\þß方式，使力�Î稱<能ß=

ÿenergyĀ之物rl比2關ý力的�Āþß，þ爆�著]論戰，v特殊
×在ý使 ÿVoltaireĀ� ÿMarquise du
ChâteletĀVÓû鑣，並r為 ÿKantĀ首部出x著`的主題 2m爭

ð]現ï數學家而言�僅為_面之爭ÿlogomachyĀ，然]萊布尼茲Û
v\ï人則意義更深，因力被視為ßÛ質ß般必恆的終極ĀÜ2

動力學理論 笛t爾

力

終極ĀÜ

伏爾泰 夏特萊侯w{人

ÿ德
¿ 1 À

 ¿ 1 À Gedanken über die wahre Schätzung der lebendigen Kräfte [:論活力之�Ā評價;], 1747. Ed.
Hart. Vol. I.

物質之q質非ÿþ，乃萊布尼茲lýõ述之命題2他�ý1672�或更î即
�現m命題 ，故v很可能是v理論創ð的源頭之N2m命題之證明堪稱

完備，vè^源ýO×ÿd ÿþ之q質，e wÿþ之物ÿ即原初物質Ā之
q質，f 即便原初物質ÿ雖非純粹ÿþĀ亦屬抽象，需ñ力或活動性補充
之Ā情2關ýÿþq質Ûvè論之論證，s_留待QĀĀ現需õ述v餘Ð

論證2讓sQ從動力學中原初物質的â義談起2

¿ 2 À

 ¿2 Àm可證Āv言，例Û他自稱擁p�空`在之�`證明ÿG. I. 58Ā2萊布尼茲知悉�空觀�<物
質q質即ÿþ=之見解相悖，m亦可見ý G. I. 3212÷見ývô安托萬·阿爾諾ÿAntoine
ArnauldĀ之信ÿ}ûý1671�p或1672�初Ā，萊布尼茲稱ÿG. I. 72Āvþ證明多�要點，包括



萊氏動力學中<原初物質=之義

<物Ü之q質不在ýÿþ，因�空必異ý物Ü，卻亦wÿþ=Ā更²Nn，<物Ü之q質Ā`ýÛ動之
中=2參見 G. iv. 106 (1669): <物Ü之â義在ýv`ý空間2= ÷見\書頁171 (1670)2參閱 Selver,
Entwicklungsgang der Leibniz’schen Monadienlehre [:萊布尼茲單子學說�展史;], p. 492萊布
尼茲�因_求聖ÜÿEucharistĀ之哲學理論而^óm�現2他�為笛t爾學~<物質q質即ÿþ=
之教義，�<化質說=ÿtransubstantiationĀÛ<\質說=ÿconsubstantiationĀö不相容2
參見 Guhrauer, Leibnitz: Eine Biographie [:萊布尼茲傳;], Vol. I. p. 772

原始質料ÿmateria primaĀ被萊布尼茨â義為v所稱的阻力
ÿresistanceĀ2他聲稱，阻力並非`ýþ伸性ÿextensionĀ之中，而
是þ伸性的原理ÿ Ā，亦即物Ü得ñ_據空間O置的yq性質2

阻力又包含z種截然不\的屬性ÿ不可入性ÿimpenetrabilityĀ或
ÿantitypiaĀ，ñÛÿ狹義的Ā阻力或d性ÿinertiaĀÿ
Ā2  原始質料的�z種屬性可â義為ÿ(1) 物Ü得ñ×ý特âO置的

屬性ÿ Ā，(2) 物Ü抵÷任`企圖改變vO置之`用的屬性2萊
布尼茨指出，被動力ÿpassive forceĀ即是N種阻力，物Ü藉m不僅抵÷
穿�，亦抵÷Û動，使得v他物Ü無法_據vO置，除非ü物Ü�讓Ā而

m�讓必伴隨]÷N物Ü的減�`用2因m`在z種阻力或質ßÿ不可入

性�d性2mÐ者××均勻，故�þ伸性rl比ÿ

Ā2d性被稱為N種被動力，m術語略顯ó澀，sQ

_�現v等\ý單子論中所稱的純粹被動性ÿpassivityĀ2萊布尼茨Û
是說ÿ\_引×Āÿ<再者，物Ü中的 ÿ動能Ā或力ß是雙Ý

的——被動的�主動的2被動力p當地構r了質料或質ß，主動力則構r
了 ÿĀ現Ā或形式2被動力l是物Ü藉ñ抵÷穿�ÛÛ動的阻

力2= 而被動力，Û\sQ_見的主動力，<亦是雙Ý的，或為原始的
ÿprimitiveĀ，或為Í生的ÿderivativeĀ2確Ā，持久或抵÷的原始力
構r了經院哲學中l確îÛQ所謂的原始質料，um物Ü得ñ不被v他物

Ü穿�，形r 礙，並可謂被賦予ð種惰性，即]Û動的÷òĀ除非Ø到

主動物Üð種被削弱之力的`用，v則它不會容許自身²入Û動狀態2m

à，持久的Í生力便ñ多種方式展現ýl�質料之中=ÿ

G. ii. 306
反`

用力 G. ii.
171 ¿ 3 À

G. vii. 328

G. iv. 395; G. M. vi.
100 and N. E. p. 701

Çὸ ·Èν³¼»¼όν

ἐνÇ¸»έχ¸»³

N. E. pp. 67233;



<l生物質=

Ā2萊布尼茨�為，阻力不僅是無故不變，更在ýwpN種

維持現狀並抵÷變化原因的力ß�傾向2因m，在碰撞中ÿ他在數學P討

論原始質料時始終關注m點Ā，當N物Ü靜k時，撞擊物在啟動它時會損

失部V�þ，而被啟動的物Ü，vÛ動�þ亦Pý撞擊物原Y的�þ2

他斷言，m意義Q的阻力並非形P學P必然的ÿ Ā2

G. M. vi. 236

¿ 4 À

G. ii. 170

 ¿3 À_阻力用ýz種意義ÿ(1) `為原始質料的y部q質，(2) 僅`為d性，m用法極為繁瑣，並大
大混淆了萊布尼茨的õ述2

 ¿4 À參見 L. 35233; N. E. 678; G. M. vi. 2402

`為Ā�動力學理論的N部V，P述V析þ屬陳�2但從哲學P，不÷理

解原始質料的z個要素所指為`2不僅N物Ü無法_據÷N物Ü所×的O

置，除非à者�讓並移óðO置Ā而且第N物Ü的部VÛ動會被第Ð物Ü

|收，或需þàð種`用力才能使第Ð物Ü�棄vO置2m學說的Ý要性

在ý，lÛsQà_論Û，它�每個單子中的原始質料相關聯2s�為N

×近P矛盾的困÷在ýÿN方面斷言原始質料`為每個單子中的要素是形

P學P必然的ÿ Ā，÷N方面又暗示v屬性ÿÛ阻力Ā是v然

的2s�為，相較ý_z者均視為v然，萊布尼茨的哲學更N¯地要求z

者均為必然Ā尤v因v中N者的必然性被強調的程þ遠甚ý÷N者的v然

性2

G. ii. 325

原始質料的z種屬性ö無法僅從þ伸性è^出來2不可入性之無法è^，

可從N個簡單考ß得知ÿ空間O置雖wþ伸性，卻非不可入ÿ

Ā2關ýd性，萊布尼茨指出，ç物Ü]靜k�Û動完y漠然，則_

物Üè動大物Ü時_無�þ損失Ā然而Ā�à恆的是動ß

ÿmomentumĀ，vñÛ質ß2ç無d性，sQ_p`用而無反`用，
且無法p算力ß，因萬物ö可r就萬Ïÿ

Ā2因m，即使質料純粹被動，笛t兒�為物質q質在ýþ伸性的理

論亦屬錯誤2

G. III.
453

L. 353; N. E. 678; G. M. vi.
241



但當sQ轉向 ÿmateria secundaĀ，即`為主動且被賦予力ß
ÿforceĀ的質料時，�N點更為顯著2萊布尼茨哲學的每N部Vö�

緊密相³44它關Pv然�理ÿcontingent truthsĀ的概念，
關PĀÜÿsubstanceĀ`為v所p謂詞ÿpredicatesĀ之源的構想，
關P獨û因果序列ÿcausal seriesĀ的多元性ÿ Ā，

關P所pĀÜ的精神性q質ÿpsychical natureĀ，  並關Pu個
ÿactivityĀ1 ÿliberty and determinationĀ的理論2m乃
萊布尼茨哲學的x心要點，他q人亦Ûm�可2力ß被�為Yýþ伸性

ÿ Ā，且是è斷ĀÜ多元性的�l依據ÿ

Ā2就力ß等\ý活動性而言，sQþä討Þ2sQ現需檢視的是，

萊布尼茨Û`從動力學�展出力ß的概念2

l�質料

力

ß學說
¿ 5 À

¿ 6 À

D. 60, 61; G. iv. 369
¿ 7 À

活動性

自u�決â

N. E. 671; G. M. vi. 235 G. ii.
372

 ¿5 À <您v斷ÿ動力學Ā在很大程þP是sÜ系的基礎，�是l確的Ā因為l是在m 域，sQ學會
SVv必然性為粗陋ÿbruteĀ且�`性的�理，�源ý\ä性ÿfitnessĀÛ目的因ÿfinal causesĀ
的�理= (G. III. 645)2

 ¿6 À <您設想N個Ûm不可思ð之Ï——N個屬性ÿaccidentĀ從N個主ÜÿsubjectĀ傳遞ó÷N主
Ü——並在m�現無法克服的困÷，]ms並不驚訝Ā但s看不出p`理uð使sQ接ØmN假
設，它�經院哲學家所設想的無主Ü屬性ÿaccidents without a subjectĀ之說\樣怪誕= (N. E. p.
233, G. v. 208)Ām為回ê洛克ÿLockeĀ關ý碰撞ÿimpactĀ的疑÷2÷參見 D. 124; G. iv. 515ÿ
在N³串碰撞中，<每顆球在被緊接撞擊它的QN顆球反è時，öuv自身之力，即v彈性
ÿelasticityĀ，啟動Û動2=

 ¿7 À <sQ亦看到，思想`為Ï物`用ý自身的活動，不可能�生ý圖形�Û動之中，因à者永遠無
法展現�l內在活動的原理= [G. III. 69]2然而，m原理確Ā可在力ß中~到2

萊布尼茨�現了動ßà恆ÿconservation of momentumĀ，並自��
現了÷Nâß44活力à恆ÿconservation of Vis VivaĀ，mÐ者ö為
笛t兒所o知ÿD. 88; L. 327; G. iv. 497Ā2um，他得ñ在理論P44
假設完y彈性碰撞ÿperfectly elastic impactĀ終究是動力`用的唯N
形式44完y確â任`Û動的Þ程，並在�可v動力學p效性的_ð
Q，駁斥笛t兒所��的心靈ÿmindĀ可直接`用ý物質ÿmatterĀ的
可能性2笛t兒þ假設，儘管Û動的ßà恆，但v方向可經u心靈]動物

精氣ÿanimal spiritsĀ的直接`用而改變2萊布尼茨�為，ç笛t兒知
悉Û動ß在各方向öà恆，他或þ�現<預â和諧=ÿpre-established



力之概念�d性âß

harmonyĀÿD. 164; G. vi. 540ĀĀ因他qê看出心物à動Ā無可能2`
ñ他o被引向�林克ïÿGeulincxĀ或ï賓諾莎ÿSpinozaĀ的觀點ÿ萊
布尼茨oðÛmÐ人Ā，Ā÷理解2萊布尼茨o被引向v因論

ÿoccasionalismĀ或ï賓諾莎<心靈即身Ü之觀念=的理論，Ā�因ý
v力ß概念Ām概念使他_每N物質w段44或更確W地說，_構r物
質表象之�ĀĀÜÿreal substancesĀ的每NÖ\44視為v自身NW
變化的獨û源頭2

力ß的必要性p多種è^方式2v論證44尤ñ針]笛t兒學~
ÿCartesiansĀ的論戰形式呈現時44很大程þP，lÛ
ÿWundtĀ所指，  依賴ý<原因必等ý結果=的|理2z種力ß的ß
þ僅在�衡狀態ÿequilibriumĀ，即 ÿStaticsĀ中，才給出相\
結果Ā萊布尼茨_ 的持續`在，�因ý人QÞþ關注靜力學

而忽視動力學ÿ Ā2既然Û動ßÿquantity of
motionĀ並不à恆ÿÛ笛t兒所誤設Ā，�l的因果關Ï便不能是Û動
q身2ç僅考慮純數學因素，或可ñ特â方向P的Û動`為ÿï2但]ý

終極物理ĀÜ，萊布尼茨期望ð種獨N無Ð的ß，v總和在任N獨û系}

中恆âĀ他相信mß即 ÿVis VivaĀ，亦即質ß^ñ�þ的�方2靜
力學�動力學ê可從<總效果必恆等ývy部原因=�Nâßè^出來2

<lÛ在�`�數中，=他解ÛÓ，<�ÞuÜ等ýv各部V之和的原理，
�`學服從ý解析 ÿCalculusĀĀ\樣在力學中，�Þ效果等ýv
所p原因之和，或原因等ýv所p效果之和，sQ可謂獲得ð些方程式，

並藉m|理Û用N種 ÿmechanical AlgebraĀ2=  在]動力學
原理的徹底討論中，q需檢驗m假設âß，但m×僅需指出v]萊布尼茨

觀點的�響即可2因為，lÛ他q人�P��的ÿ Ā，m

âß更屬ý數學範疇，而非ü課題的哲學部V2  因m，s現轉向更嚴
格的哲學論證2

馮特
¿ 8 À

靜力學

笛t兒式ßþ

N. E. 675; G. M. vi. 239

活力

微�V

力學ï數
¿ 9 À

Archiv, loc. cit.
¿ 10 À



 ¿8 À物理學|理Ûv�因果原理之關ÏÿErlangen, 1866Ā，第60頁Ûà續2m著`包含許多關ý
萊布尼茨動力學的寶貴見解2

 ¿9 À L. 354Ā哲學史檔案，第N卷，第576頁2萊布尼茨ý1676��斯賓諾莎¯論時，þ援引\N準
則反]笛卡兒的Û動âßÿ參見L. 第10頁，Û傅歇·德·卡雷伊的o刊ï賓諾莎駁論，第lxiv頁2

 ¿ 10 À儘管在ô培爾的信中，他稱m為<純粹形P學|理=ÿG. iii. 46Ā2

萊布尼茨在o�從英國_�荷蘭ü訪 �中，撰û了N篇極富趣味

的]û錄，ä討Û動³續性所引�的÷題 2他在文p指出ÿ<m×sþ
考ß變化�³續Ü之q質，就v隸屬ýÛ動而言2尚待ä究者pÐÿvN

為Û動主Ü，ñ明示當z物Ü相]O置改變時，Û動ê�屬ý`者ĀvÐ

為Û動之因，或曰驅動力=ÿ Ā2³續Ü問題_留待àĀ討論Ā依

萊布尼茨之見，v餘Ð者þ�Þ他à來ð出的<力=之概念共\解決2

ï賓諾莎
¿ 11 À

第215頁

 ¿ 11 À參見哲學史檔案第N卷，第211-5頁2

萊布尼茨è^<Û動需ñ力為內在變化原理=之論點，v依據pOÿ抽象

形P學理據1Û動相]性，ñÛ所謂d性âßÿ即物Üç不Ø外力~擾，

_持續v既pÛ動狀態Ā2s_從ĀàN�論證展開2

õ明ÿ物Ü雖不自�起始Û動，然<物Ü恆常保持v既得之動
ß，並w持續傾向，執àýþ²入之變化序列=ÿ Ā2Û

動中物Ü非僅³續_據不\O置，Āý每Nÿ時ö×ýÛ動狀態Āvw備

�þ，故在狀態Ppwý靜k物Üÿ Ā2m狀態必然隱

含改變O置之ü力，使QN狀態得ñ自當_狀態Í生2v則，Û動物Üý

當Qÿ乃ó每Nÿ間Ā_�靜k物Ü毫無Swÿ\_Ā2m論證p效反駁

了Û ÿ Ā等試圖_ 第Nâß

表述為自明�理者2萊布尼茨洞悉ÿ在勻�直線Û動中，物Ü雖�þ不

變，Ā經�³續變化序列2他è論ÿçm變化序列可無需外因而`續，則

物Ü必內蘊變化原理44即力或活動性44使<變化狀態=w備Ā質意
義2然mñÛ變化³續性問題，而迴ÿ³續性÷題ÿ尤v空間�面Āl是

單子論之主í2故萊布尼茨論Û³續Ü困境時，時而主張NW變化ö屬ö

d性âß

D. 120; G. iv. 511

D. 122; G. IV. 513

克拉克·馬克士威 :物質�Û動;第XLI條 牛�



力�絕]Û動

h，甚而斷言Û動Ā為<持續的再創 = 2m搖擺û場顯露vò�

所^ô的躊躇，à續zĀ_ý述m點2

¿ 12 À

無

限V割之矛盾

 ¿ 12 À G. II. 2792參見_引]û錄，檔案第N卷，第212頁Ûà續2

支持<力=概念ĀÝ要的動力學論證，關PÛ動相]性2萊布尼茨]m的

õ述隱含Ā環論證之嫌2他時而主張ÿ因力wĀ`性，v必p所依屬，且

為屬性而非純然關ÏĀ故當相]O置改變時，可_變化之因VÞý物Ü

間，從而賦予絕]Û動意義ÿ Ā2然他時而論證ÿÛ動

y基必為ð種Ā質ÿ非僅相]Ā變化，m變化唯�Þ<力=始能獲ôÿ

Ā2m論證之價值，N在ýv迥異ý 證明絕]

空間所需之類�論證，Ð在ý當Î動力學仍無法調和Û動相]性�力的絕

]性 2萊布尼茨謂ÿ任`Û動q身僅呈現相]O置之變更，無法斷言孰

為Û動者2欲`m斷，需知變化之因`ý`物2m因即吾人所稱之<力=

ÿ\_Ā2<x時，=他言，<吾視空間為wÿþ性之不動ĀÜ，Ò能â義
絕]Û動為mĀÜ空間之變化2然吾漸疑自然界是v`在>空間?m類Ā

ÜĀu是絕]Û動亦生疑竇......umè知，Û動中�Ā絕]者，非`ý純
數學性之鄰域或O置變化，而在驅動力q身Āç無m力，則無絕]Ā`之

Û動......故吾ým迷宮中，唯賴<力之Û算=為 ，並ûm

形P學原則ÿ總效恆等ýy因=ÿ Ā2

例見 G. M. II. 184
例

見 D. 60, 61; G. iv. 369 牛�

¿ 13 À

阿Ü阿德涅之線

L. 353; 檔案，第N卷，第580頁

 ¿ 13 À茲不贅述m斷言之證2v理據在ýÿ欲使Û動âßrû，Û動參照系不可任×，而須擇×所謂
<動力軸=44即無絕]à�þ之軸系2參見牛頓:自然哲學的數學原理;第{â義附註2]照克
拉克·馬克士威:物質�Û動;第XVIII1CV條2

s�為萊布尼茨在m問題P的û場，� 不\，充滿混淆2N方面，空

間y然是關Ï性的Ā因mÛ動並非絕]O置的改變，而僅是相]O置的變

化2而相]O置的變化必然w相à性，故萊布尼茨è^出`用�反`用相

等之理ÿ Ā2但為賦予<`用=任`意義，他

牛�

N. E. 689; G. M. vi. 25132



卻不得不忽略Û動的相]性，從而vâ了等ß反`用的必要性2他�

ö反]牛�，主張X周Û動現象相較ý直線Û動，並oð供更多關ý絕

]Û動的證據44儘管Ā更ï坦�o細究牛�的論據ÿ
Ā2萊布尼茨更預見 之見，稱 較v他理論更簡

}，而非更�Āÿ Ā2然他仍]持，�Þ<力=

的概念，可îÛ<相]O置變化中，N物移動而÷N物o動=之陳述2他

言ÿ<關ý絕]Û動�相]Û動之w，s�為ç物Ü之Û動ÿ或更精確
說，v驅動力Ā是ð種Ā在之物ÿm點�ê��Ā，則m力必pv主

Ü……s\意現象無法為吾人ÿ甚或y使Āð供無謬理u，ñvâÛ動主
Ü或v程þĀ且各方ö可被設想為靜k……但足Q當不v�ÿs信ĀĀ則
各方öwð種Û動程þ，或曰力Ā縱使假設等效2s確um^出結論ÿ自

然中`在�`學所不能窮盡之物=ÿ Ā2他稱m為��<力=

的Ý要理據2他更明確Óÿ<sý:自然哲學的數學原理;第{â義Ûv
附註[牛�õÛ絕]空間1時間1Û動必要性之×]中，o見任`能證Ā空
間自身Ā在性之論證2然s��，物Ü之絕]�ĀÛ動，�v相]ý他物

之單純O置變化，確pSw=ÿ Ā2但顯而w見，çO

置w相]性，則絕]Û動毫無意義2Ð者Ā÷調和2萊布尼茨�牛�\樣

l確察知ÿ動力學要求吾人ý相]O置變化中，SVz物Ü間à�þ的V

Þ比例Ā他亦l確主張ÿ純粹�`或Û動學觀點Q，mSV無法Ā�操

`2然�`學o證明mSV無意義，縱使Ûm，動力學亦無法建ûmS

V2故牛�u動力學è^絕]空間之必要性，�屬\理2待論Û空間理論

時，s_主張縱使�`學亦需m概念ÿ雖僅屬形而P需求，非Û動力學兼

w經驗理uĀ2

Ā更

ï

G. M. ii. 177,
18435, 192 馬赫 哥�尼假說

N. E. 685; G. M. vi. 248

G. M. ii. 184

D. 269; G. vii. 404

m點甚為關鍵，故ä簡述論證，ñ顯Û動相]性�力的絕]性Ā÷並`2

萊布尼茨言ÿ<就物理學而言，必須理解力之q質——m物y然pwýÛ
動ÿà者更w相]性Ā2m力須uv效果之ßþ=ÿ Ā2然

m×顯露N÷題44任`空間關Ï論ö無法迴ÿ之ú÷ÿ效果僅能�Þ
Û動ßþ，故聲稱能擺脫無盡相]性之說，Ā則破綻畢露2÷N陳述亦û

ôð異ðÿ萊布尼茨力證Û動非純然相]，稱<çÛ動僅是m種相]變

D. 39; G. ii. 137



設â力之形P學y據

化，則自然o賦予理u_Û動�ýN物而非他物2và果_是ÿĀ無�Ā

Û動`在2故欲言N物Û動，非僅需v相]他物之O變，更需變化之因

——即力或`用——`ýü物自身=ÿ
Ā2m建û絕]Û動之企圖，首�萊布尼茨自身空間理論相悖2

牛�u略�論證，l確è^絕]O置之必要性Ā萊布尼茨ý多�數學論題

P遜ý牛�之哲思深þ，卻力圖挽救絕]Û動，\時]ò絕]O置ÿ

Ā2再者，m論�單子q質相牴觸2設z物ÜA�B
因B之力而相]O變2因A反�ßá，B動則A必生變2故ç力僅`ýB，
則B_引ôA之變44mÕ反單子無交à`用之論2是ñ每²相]O變，
吾人須ýz物ö置N力ñĀ現變化2Ûm則喪失<力=原欲ð供之辨w

力2欲ÿm矛盾，除非v�單子w任`]ê空間O置之屬性44m為萊
布尼茨~試之策，然吾人à_見，m�p摧Āv單子論之唯Ny基2

D. 61; G. iv. 369. ÷參 D. 269; G.
vii. 404

參

D. 266; G. vii. 401-2

萊布尼茨藉<力=逃脫Û動相]性之è論，既屬謬誤2Û動q性或w相]

性，或非ÛmĀ引入<力=]mq性並無�響2故需檢視<力=m概念之

形而P學y據2çmy據�<活動性=之nÝ理據相\，則_þ論Û2然

÷p理據源自Û動之³續性，茲õ述ÛQ2

萊布尼茨þ言ÿ<吾人þ指出，物Ü除ÿþ外÷p他物——Ā則Yýÿþ
——即 物主Ý植之自然力2m力非經院學~所滿足之單純潛能，而w
>ü力?ÿconatuĀ或趨向Ām趨向ç無反向阻礙，_Ôôvy效2mü
力常顯ý感à，依吾見解，縱使o顯ý感觀，理性仍可ý物質中××識

之2縱使吾人不_m力�ý神蹟，亦必�v產ý物Ü自身，甚而構r物Ü

Ā內在q質——因>`用?乃ĀÜ之標記，而ÿþ無非既`抵÷ĀÜ……
之þ續或擴h，v自身絕不足ñ構rĀÜ之q質2>物Ü`用ö源ýÛ

動，而Û動自身無非源ýÛ動?之論亦不足為據……蓋Û動çÛ時間，ñ
精確ÿἀ¼ρ»´¸ί³Ā言之，永不`在為uÜ，因v無共`之部V2Û動中毫



多Ý因果序列之動力學論證

無Ā在之物，除卻ÿo之屬性——m屬性必uN趨向變化之力所構r2=
ÿ Ām乃芝諾õ論，亦見ývôï賓諾莎之]û錄

ÿ ĀÛ他×2Û動即O置之變wĀ然任Nÿ時，O置唯N

無Ð2故每Nÿ時44²而恆常44並無O置變w，亦無Û動2然萊布
尼茨Ø微�V啟示，ñ為<ÿ時增ß=ñð種yß增ß所無之方式為�

，Ò援引<力=ñð供異ýÛ動之Ā在，Û動或可um而生2<力，=v
言，<乃�Ā之在，縱ýØ ĀÜ亦然Ā然空間1時間1Û動Vþ理性`
pÿens rationisĀ之性，v��Ā非源ýý，而因涵~神聖屬性2=ÿ

Ā又言ÿ<唯力Ûum萌生之ü力`ý任Nÿ時，
因Û動從o�Ā`在2=ÿ Ā萊布尼茨ûm學

說，í在Û<活動性=之�例，_關Ï�原為性質2Û動w雙Ý關Ï性

44首為相續時序之關Ï，l為異O物Ü之關Ï2Ð者ö欲藉<力=�
原2Û動之狀態pwý靜k之狀態，端在Û動每Nÿ時ö`<力=44
究vq質，類P欲求2um手段，非但時間³續Ü之÷題ß稱可解ÿ

Ā，更可ä究z物相]O變時，`方蘊<力=44從而
為各方V~適ä之Û動狀態2

N. E. 671 G. M. vi. 235
Archiv, i. p. 213

¿ 14 À

N.
E. p. 684; G. M. vi. 247

N. E. p. 689; G. M. vi. 252

L.
351; Archiv. I. 577

 ¿ 14 À參見 Cohen, Infinitesimalmethode, p. 15.

m<力=觀之弊，_ý檢視vê用ý碰撞案例1Û動力學建û多因序列之

企圖時，更為昭然2^時吾人_見ÿç吾見無誤Ā，萊布尼茨動力學�形

P學之關聯Ā陷絕境，Ð者÷ñ並`2不~者，N方之傾頹o必護持÷N

方2萊布尼茨因}噓z 域之關聯而博聲]，然鮮p察v自ë之虛Ý2Ā

則m關聯之匱Q，l是vÜ系Ā脆弱×2

碰撞問題在萊布尼茨時ï的數學家中，遠比當Î學者更Ø關注2m問題需

待他掌握數學工wà才得解決，而m問題]v思想的�潤程þ，解Û了v

物質理論中ç~_特特徵2他�PÞþ忽視非完y彈性碰撞，並持pÿ雖



萊氏混淆之O類動力論

o明確主張Āç物Ü×得足夠微_，則恆可視`完y彈性2]他而言，碰

撞終究是動力學交à`用的唯N形式2他斷然ò斥 的終極p效

性，�多數現ï學者\調，主張Ý力須ñÝ在流Ü解Û2çv

欲得保y，則完y彈性終屬必需44因bÿÏ數_ý1時ÿĀ務恆
然Ā，活力顯�流失2]m異ð，v回ê謂活力被物Ü微部|收，ñ當ï

術語言，即uĀ觀Û動轉化為V子Û動ÿ

Ā2然ç碰撞為終極交à形式，m答¯僅當Ø動之微部自身完y彈性

時方rû2當 就mú÷時，萊布尼茨卑劣地v�物Ü`在終極元素

ñ迴ÿ困境ÿ Ā2然更深÷題猶`ÿ依萊布尼茨，碰撞之彈

性僅因<精微滲�之流Ü，vÛ動Ø張力或彈性變化所擾2且因m流Ü自

身ÿu微_固Ü構r，彼mw彈性，吾人見固Ü流Ü之m種複製þ展ó無

窮=ÿ Ā2他繼而��彈性]活力à恆之必要

性，並w論ÿm亦v常藉ñ暗示單子論之論證Āÿ<ª然，m力之à恆唯
ý物質中××置入彈性方可得，Òp結論隨之而生——ýo充VÜ察Ï物
_蹟者而言，m結論_顯怪誕ÿ即Ā_物Ü內亦p世界`焉，因凡物Ü，

無論`v微渺，öw彈性，故ö被相]ýv自身而言，猶Û吾人所感物Ü

之彈性般精微之流Ü所環滲Āu是終極元素並不`在，因吾人]可設想之

ó精微流Ü的Ā_部V，亦須`Û是言=ÿ Ā2然必顯見者，終

究v流ÜÛ動須Ø彈性碰撞âßñ外之規ß支Þ44蓋因相]固Ü之彈
性，僅源ý相]流Ü之`在2欲�展Ý在流Ü理論，萊布尼茨所需者，乃

v時ï尚o`在之 或當ï 2

牛�Ý力論

活力à恆â

ß

N. E. 6693670; G. M. vi. 2303
231

Ā更ï

G. M. ii. 157

N. E. p. 668; G. M. vi. 228

G. iii. 57

流Ü動力學 _z動力學

概言之，動力學理論大wpO2vN為 ，ñ碰撞理論為利

器ĀvÐ為 ，主張Ý在流Ü，現ï 44Ā即 44
終為v鍛 部V所需利器ĀvO則為無ÿþ力心說，持超距`用，牛�為

mð供所需數學2萊布尼茨o能ì握mO擇，Ò因v中Ó之好，非僅落ý

z凳之間，Ā墜O凳之隙2v視碰撞為動力學yq現象，qê^向ÿþ原

]硬ÿþ原子說

充滿說 _z論 電學理論



v反ÿþ原子之y據

子論44m說得 支持，並ýv當世獲 倡^Āv]充滿�流

Ü_z之信念，qê^向第Ð理論Û流ÜÛ動研究Āv關Ï性空間論Ûu

套單子學說，qêÛ引^ 1 Û 般，^向無ÿþ力心

論2o能擇mO�，ôv動力學淪為混亂之Ö2�l之萊布尼茨式動力學

非v自創，Ā乃博ï科維_之學2 m理論乃牛�動力學之簡w�展，v

中萬物u質點構r，NW`用ö為超距`用2m等質點Û單子般無ÿþ，

博ï科維_亦援引單子為類比Ā 為保v相à獨û，僅需_|引或排斥視

為N單子]他單子之感知所ô44而m確為萊布尼茨Ā�所持2然則，
m論`ñ非萊布尼茨之論？

�桑狄 Ā更ï

博ï科維_ ÿ德
¿ 15 À

洛采

¿ 16 À

¿ 17 À

 ¿ 15 Àÿ德ý自然科學的形P學基礎之空間論pwý純粹理性批v之說，業經~察2參見法欣格之Û
義，頁224ñQ2

 ¿ 16 À自然哲學理論2尤見第N部，§138ñQ2
 ¿ 17 À 1763�威尼ïx，頁xxv2博ï科維_異ý牛�動力學×，主在假â極_距ö時，z質點間之

力為斥力2v異ý牛�哲學×，在視超距`用為終極2

吾ñ為，v晚�首因個人緣u2萊布尼茨þ因 �牛�爭執，故不願

��牛�p可教之×2 u是ò引力為Ï物終極解Û，理u謂超距`用Ā

無可能2然m個人因素僅ý1687� 出xà方生`用44彼時萊布尼
茨哲學Ü系�動力學öþ構建2故須÷_û觀緣u2

微�V
¿ 18 À

原理

 ¿ 18 À甚p臆n44m說�極可信44謂萊布尼茨從o¿心閱原理2見古布勞爾，\_引，卷N，頁
2972

萊布尼茨ò斥原子1�空Û超距`用2v]mO端之y據，茲須審察2

d 吾ñ為v反]ÿþ原子之論據尚屬\理2m見Ā佳õ述ýv�持原

子論之 �信中ÿ Ā2首者，ÿþ原子

u部V構r，因ÿþ即Ý複Ā故v無法為物質構rð供形P解答2再者，

ç欲àÛ動âß，原子須完y彈性44mĀ無可能，因原子亦須絕]]

Ā更ï 參G. M. II. 頁136, 145, 15537



反�空

反超距`用

硬，且不能含<精微流Ü=2又者，假â無限硬þ�絕]不可V性ýV割Ô
ð階段時驟現，Ā悖³續ß2原始剛性終屬y無理據之質性，故不可×2

簡言之，不可破原子_為恆久之_蹟2m等論證à世~w，吾人可謂v大

Üp效2

e 關ý�空，萊布尼茨主要依v謂形PX滿之論證2彼���空可設

想ÿ Ā，但主張凡p空間×，P帝ö可置物質而不損他

物2概言之，`在i多i善，P帝必不忽m創 之機，故物質Ý在ÿ

Ā2m形PX滿原則容àä討Ā茲僅ñ非神學論

證2萊布尼茨v用N極弱論證ÿ謂�空�Ā空之比例無充足理u可â，故

�空絕無可能ÿ Ā2唯N力求精確之論證Ā乃ô

命謬誤ÿ萊布尼茨謂，ç空間為屬性，則�空當為`者之屬性ÿ

Ā？然]彼而言，空間乃關Ï，非屬性Āv反]空間u點構r

之y部論證，lÛ吾人_ý 所見，Ā基ý距ö之yq關Ï2彼Ā無

任`p效論證反�空2彼�視信�空者必信ÿþ原子44<原子�虛
空=恆被並論2Ā則，ò超距`用時，Ð者必相繫Ā因無ÿþ原子ç欲生

動力`用，必Ì超距`用2

N. E. 157; G. v. 140
D.

240, 253; G. vii. 356, 378

D. 253; G. ii. 475; vii. 378
D. 248;

G. vii. 372
第九Ā

¿ 19 À

 ¿ 19 À然pN細微×，萊布尼茨確鑿無疑ÿ即充滿中Û動之可能性2洛克þ主張必p�空，v則Û動
無空間2萊布尼茨l駁ÿN. E. 頁5334; L. 385; G. v. 52Āÿç物質為流Ü，m÷自解2Ā則縱非數
學之士亦當明Āÿ封閉迴路中流ÜÛ動確屬可能2哲學家ÿ自囿ým論而~述，ª屬憾Ï44蓋流
Ü動力學N±研習足可解惑2v完備解答，盡在所謂³續性方程2

f �就引出了萊布尼茨反]超距`用的理u2在m點P，s無法�現

任`超越Ā俗偏見的依據2無論是m點�是_N點，他的直接追隨者在牛

�的�響Q，都�棄了v^師的觀點，�些觀點�P主要源ý殘`的笛t



力賦予個Ü性

爾式偏見2原因�結果在空間和時間P的³續性，顯然被置ý\等地O2

他ü稱ÿ<ç空間或時間P缺席之物能無中Ï地在m時m地Û`，則人_

p\等權利聲稱任`Ï物是任`Ï物的結果=ÿD. 115; G. iv. 507Ā2就
時間而言，儘管³續性會帶來困÷，m原則尚可接ØĀ但就空間而言，`

為形而P學|理，它因vâ超越`用而被排除2既然þp任`Ï物�l`

用ý他物，在反�u個ßá的單子中，]遠×Ï物的感知為`不能像]近

×Ï物的感知N樣r為原因，�P並無形而P學理u2因m，在萊布尼茨

的Ü系中，m原則並無形而P學基礎Ā而在他所×的牛�時ï，也確無動

力學依據2因m，]超距`用的vâ必須被�類為純粹的偏見，且m偏見

]萊布尼茨動力學�v形而P學的關Ï產生了極vp害的�響2

現在s要ä討力的學說í在Ôr的÷N目的2首Y，它表明Ā�的l�物

質44相]ý純粹抽象的原初物質44在q質P是能動的，lÛNWĀ
Ü性Ï物所必須2但它也試圖證明44�]單子學說ó關Ý要44每N
物質部Vö擁pv自身的力，且是vNW變化的y源2lÛsQ在

所見，p必要維持多個獨û因果序列，從而展示力Ā�P僅`用ýv所在

物Ü，而非v表面`用之物Ü2在m，萊布尼茨不自覺地ã×了看�Ðß

背反中的N方，並訴Āv動力學僅ñ證明l題，而ü動力學卻ñ\等證據

證明了反題 2�_sQ引向力賦予個Ü性 的面向44萊布尼茨亦Û
用m面向ñ證明力的必要性2他ü稱，ç無m力，NW物質_無從SwĀ

因m，Û動在空間充滿的情況Q_毫無意義ÿD. 122; G. iv. 51233Ā2m
論證在關Ï性空間理論Q確屬p效，可反駁那些]持Û動相]性1卻_所

pÛ動化}為理想流Ü中渦旋的學者ÿ笛t爾~或近ï學者Ā2但m為題

外û，sQ必須回到動力學�碰撞問題2

第四Ā

¿ 20 À ¿ 21 À

 ¿20 À見§§ 49, 50
 ¿21 Àm觀點�活動性`為個Ü性q質的學說相³44�帶Nð，ï賓諾莎的箴言可�之相比ÿ<欲

望乃人之q質或ĀÜ=:倫理學;第O部，命題九，附ÛÛ命題五T七2



原初力�~生力

據稱，每N物ÜĀ�ö非u他物è動，而是uv自身之力驅動2例Û，在

N系列球的³續碰撞中，<每N球被緊接撞擊之球反è，öuv自身之力

ÿ即v彈性Ā啟動Û動=ÿD. 124; G. iv. 515Ā2萊布尼茨�為，Û動â
ßð使sQ��每N物質微粒öw獨û因果`用Ā唯p�Þm`用，sQ

方能_Û動概念從使v完y無法確â的相]性中解�出來2因m，每N物

質微粒內部必`在N種力或活動性，v變化um而生Ā藉m，sQ可賦予

Û動狀態ñ意義，並³結物Ü在³續ÿ間的狀態2力之ý原初物質，猶Û

形式之ýÞÜ士多德學~中的質料2<物Ü恆動源ý形式，物Ü恆`源ý

質料=ÿN. E. 673; G. M. vi. 237Ā2主動力中蘊含隱德萊希
ÿentelechyĀ，類�靈魂，vq質在ýv變化序列的ð種永恆法則，m
法則uv自�執ÌÿG. ii. 171Ā2l是m力構r了每N物質部V的\N
性，並使v�v他部V相Sw2萊布尼茨依v形而P學要求，力圖證明力

僅`用ýv所×物Ü，絕不`用ýv他物Ü2當N物Ü看�Ø他物`用

時，稱為Ø動情況Ā但即使在m，表象亦w欺騙性2<每N物Ü的Ø動ö

為自�，或源ý內在之力，儘管因外物誘�2然m×s所指狹義Ø動，源

ý碰撞，且無論Ā終ã用`種假設，或_絕]靜k或Û動�ý`物，mØ

動性質不變2因碰撞`用相\，無論�ĀÛ動Ā終�屬`方，碰撞結果必

均等VÞý雙方Ā故雙方在ý遇中`用相等，N半結果源ýN方`用，÷

N半源ý÷N方`用Ā且因結果或Ø動之N半在ýN方，÷N半在ý÷N

方，sQ只需_N方所Ø之Ø動�源ýv自身亦w之`用，而無需N方]

÷N方之�響44儘管N方為÷N方`用ð供契機，使v在自身內產生
變化=ÿN. E. 688; G. M. vi. 251Ā2

為使m學說符\ÏĀ，需²NnSV原始力�~生力2à者為_者的樣態

化，是趨向o來的當QĀ�狀態2原始力恆常`在，可謂序列之âßĀ而

~生力則是標示序列特â�的決â性ÿG. II. 262Ā2萊布尼茨言ÿ<主動
力……是雙Ý的ÿ即原始力，v自身`在ý每Np形ĀÜ中=ÿ因s�為



完y靜k之物Üp悖Ï物q性ĀĀ或~生力，v彷��Þ物Ü間衝突]原

始力àñ限制，ñ多樣方式Ì使2確Ā，原始力ÿ無非首�隱德萊希Ā]

ê靈魂或ĀÜ形式，但l因Ûm，它僅關PnÝ原因，不足ñ解Û現象2

故sQ\意那些主張無需在è^可感Ï物之特殊wÜ原因時訴Ā形式者之

見ÿN. E. 672; G. M. vi. 236Ā2原始力在各物Ü中恆常不變Āßá中~
生力總和亦恆â，即萊布尼茨所謂<活力=ÿVis VivaĀ44m]Îv用
44v值為當Î動能之z倍ÿG. III. 457Ā2<~生力即ð些人所稱之
>衝力?ÿimpetusĀ，即趨向ð種確âÛ動的內在傾向ÿconatusĀ，
原始力或`用原理um被樣態化2sþ證明m~生力雖不在\N物Ü中恆

â保持，然vVÞý多Ü時總和à恆，且不\ýÛ動ßÿvß不à恆Ā=

ÿN. E. 702; G. iv. 396Ā2

在m論證中，顯而w見，萊布尼茨非但o_形而P學建基ý動力學，反而

純粹基ý形而P學理uè^出N種在動力學中無Ā�用×的原始力 2

動力學中p用的是~生力44v在物Ü間傳遞44而非恆â`在ý各獨
û物質部V的原始力2原始力因純粹形而P學理u被援引，無法p效證明

動力學支持ĀÜ獨û性學說2s�為，m×Û\³續性問題，`在N個萊

布尼茨ò絕面]的Ðß背反2從動力學看，任`微粒所Ø總效果u所pv

他微粒所ô效果構rĀVö元素的獨û因果`用�被��2然m等獨û效

果從o�生ÿ它Qö為數學虛構2Ā��生的是效果之和，即總Ü或uÜ

之效果2因m，即使ð物被â義為單N因果序列，sQ仍÷逃m直接自相

矛盾的結論ÿÏ物終究相à`用2

¿ 22 À

 ¿22 À參見 G. II. 251ÿ<任`變Üö預設ð種持`之物2因m當你說ÿ8假設在物Ü中除~生力外w無
他物，9s答曰m非可能之假設2= ÷參見 G. II. 2702

ÏĀP，m點在萊布尼茨著`中þ獲Ā踐性��2儘管動力學要求sQ為

每塊物質賦予因果`用，但\樣要求sQ在ä討任N物Ü變化時，必須考

ß所p物質微粒2ü言之，基ý純粹動力學û場，sQ必須��超越`用

ÿtranseunt actionĀ，即N物]他物之`用2萊布尼茨並o迴ÿm點ÿ
相反，]他而言，純粹物質世界仍是N個每�Û動ö相à�響的uÜ，儘



動力因果之悖論

管直接à動僅�生ý碰撞之中2<萬物ö為充ĀÜÿ故NW物質相³Ā，
在m充ĀÜ中，每�Û動ö按距ö比例�響遠方物Ü，是ñ各物Ü不僅Ø

直接接觸者�響，並ñð種方式感知�生ý彼等身P的NW效ê，更�Þ

中Ï物Ü間接Øv鄰接者�響2u是觀之，Ï物之à�ÝÛ無窮遠距2故

NW物Üö感Øßá間所pÏ件之效ê=ÿ
Ā2他繼而umè論ÿ所pĀÜö�現ßá44mû場�

物質微粒獨û性學說截然]û2  他�Þ主觀理論解Ûm表面à動ÿÛ
動僅r為所p單子中的表象，因所p單子ö�現ßá2mÏq質在ýÿ原

因之表象即為結果表象之因ÿ Ā，m種 ，使從動力

學任`�面è^ĀÜ活動性ö顯荒謬2

:單子論;§61ĀL. 251ĀD.
227ĀG. vi. 617

¿ 23 À

G. iv. 533 ï克萊式理論

 ¿23 À參見 G. ii. 1122

再者，ç假â44m為必然44看�Û動者Ā為ð單子聚\Ü之�Ā變
化，故屬獨û因果序列之N環，則v感知ÿ即主觀Û動Ā亦屬m類序列，

且每單子所含獨û因果序列之數，等\ýv�現的ßá單子總數2m÷題

暫可õ置，待論預â和諧時再ð2

尚`N終極要÷ÿ據s所知，現`動力學理論無N能ÿm困境2當N質點

Ø多力`用時，依 \r，v\力被視為Ā力之和2m假設

各力獨û產生效ê，而總效ê即為V效ê之和2故<所p`用力ö彼m相
容，因任`Û動ö可�他Û動\r第OÛ動，且m\r恆可�`確â2u

是觀之，`用力Û`能被自然ð滅或自物Ü抽ö，Ā不可解=ÿ
Ā2ç��特â原因ÿ各原因獨ûý他者產生v效

êĀ，則須視\rÛ動為vVß之\rĀç不��m類特â原因，則物質

各部份44²而NW物質44ö無因果`用力，動力學ÿ除非ï述性學
~rûĀÒr不可能2然鮮p人察覺ÿÛ動之和1力之和1乃óÿ義向ß

之和，Āw特殊意涵44vVß並非部V2m為向ßà法ÿ乃ó帶符ß

�Ì四邊形法則

Archiv für
Gesch. d. Phil. i. 578



ß之à法Ā之�性2故Vß原因從o�Ā產生v效êÿ唯N效ê乃Ā原因

ç獨û`用原ê產生之效ê，依m特殊意義\r者2mñÛà法q質之y

q÷題，亦解Û萊布尼茨`ñ]<特殊引�特殊=之因果關Ï困惑çm2

m混淆之深，可見ý 之語ÿ<各ĀÜö自s規â，然m自s規âÿ為
他ĀÜ所規â=ÿ Ā，m評Ā非不|2

馮特

Die physikalischen Axiome, p. 57

故欲基ý動力學確û多Ý獨û因果序列之嘗試，必v為徹底失敗2m說不

僅細節p瑕，yq原則亦謬ÿ因v所求目標44_動力現象uÜ化}為
知覺主Ü之表象序列44qê使u個動力世界在每個p覺知單子中r為
單N序列2m混淆源ý44m亦萊布尼茨多數混淆之�病44o能 悟
ÿ除物自身外Ā 所勇ï之空間主Ü性à果2à續ÐĀ，sQ_考察更

佳論證ÿ從³續Ü之÷^出空間非Ā在性，²而è得單子之非空間q性2

ÿ德



第 V I I IĀ

物質哲學ÿ續Ā

既p複\Ü則必p單純ĀÜ

Swý空間之ÿþ乃萊氏出�點

(b) õÛ³續性�ÿþ

sQ終抵萊布尼茨哲學x心ÿ 2v思想Ā獨特×，在ý

] 之執著ä求2_得穿越m迷宮之線索，乃單子學說首要目

的44依萊布尼茨ý見，m學說þX滿Ôr目的2 之見ÿ Ā甚

可×ÿ³續性問題Ā可`õÛ萊氏哲學之起點ÿ<³續之物`ñu不可V
之元素構r？= 解答m問，sñ為乃萊布尼茨ĀÜ學說之z大要í，亦v
哲學精粹所在2oñm問為始，Ā因邏輯優Y性之考ßÿÏÎ所述抽象學

說ÿ雖或`為m題而創Ā邏輯PYým題44m乃理解萊氏×理q題_
必Y掌握之工w2

ÿþ�³續性學說

<³續Ü迷宮=
拉塔 L. 21

qĀ可視為] 首Ð段之îÛ2<q文所述之單子，=萊布尼茨
言，<無非是入P複\Ü之單純ĀÜ2所謂8單純9，即8無部V92必p單純
ĀÜ，因p複\Ü`在Ā蓋複\Ü無非是單純物之Ö\或聚\=ÿ

Ā2茲指出m陳述所含預設ÿd ĀÜ之義þ知Āe 吾人
p據假âðĀ質性複\Ü`在Āf 凡Ā質性複\Ü終必u非複\之部V構
r，即無部V之單純ĀÜ2ĀÜ之義_þ論ÛĀ物質`在之假â亦證屬必

要2尚待ä究者ÿ物質`ñ是ĀÜ之聚\，又`ñ必u單純ĀÜ構r2

:單子論;

L. 217Ā
D. 218ĀG. vi. 607



ÿþ即Ý複

萊布尼茲在m討論中，從物質wpÿþ性ÿextensionĀ�NÏĀ出�，
並斷言ÿþ性無非是Ý複ÿ Ā2在m論斷中，必須仔細SV

ÿþ性�空間2ÿþ性Û\þ續性ÿdurationĀ，是ÿþ之物的屬性，是
ü物從N×移ó÷N×時仍}帶的屬性2<物Ü可變ü空間，卻無法脫ö
vÿþ性=ÿ ĀĀ萬物öp自身的ÿþ性�þ續性，卻

無`屬的空間�時間ÿ Ā2因m，sQ當_關注的是ÿ

þ性，而非空間2]ýÿþ性，萊布尼茲ã×近P常識的û場Ā]ý空

間，他則持pN套複雜且近P悖論的理論44唯p在ÿþ性學說�展完
備à，方能充Vä討m理論2萊布尼茲的Ý大謬誤，在ý他�為ÿþ性�

þ續性Yý空間�時間2v邏輯�序ÿpwý�現�序ĀÛQÿ首Y是Ā

Ü概念，vl為多數ĀÜ的`在，第O是umÝ複Í生的ÿþ性，第四則

是依`ýÿþ性1卻增Ā秩序概念並脫ö]Ā�ĀÜ依賴的空間2然而，

證明或�現的�序�m相異2多數ĀÜ的`在，是從ÿþ性ÏĀè論而

來，v依據是<ÿþ性即Ý複=的主張2ÿþ性在邏輯P預設了空間ÿĀ

質P即_據特â空間的屬性Ā，m點�顯而w見2然萊布尼茲卻忽略了m

ÏĀ2他從ÿþ性著手，�]任`_ĀÜ視為邏輯PYý空間者而言，確

屬自然2]比 的�序ÿ始ý空間�時間，再è²ó

範疇，v中包含ĀÜ�屬性Ā�w啟�性2m�序�萊布尼茲相異，l是

v³續Ü哲學的主要缺陷2他反而從N套常識性的ÿþ性�þ續性理論出

�，並àà地試圖ñ悖論式的空間時間理論修補之2

cf. G. ii. 261

D. 263; G. vii. 398
D. 265; G. vii. 399

ÿ德:純粹理性批v;

s在_NĀÿ頁78Āþ指出，萊布尼茲反]<物質q質即ÿþ性=的論點
之N，源ýÿþ性自身的性質2m刻sQ必須審視m論證2萊布尼茲在N

篇針] 的]û中指出ÿÿþ性並非wÜ物，而是<被ÿþ之

物=的抽象2他²而õ明，m乃v<ĀÜ論=�馬勒o朗士所倡

的yq差異ÿ Ā2他÷言ÿ<除ÿþ性外，必pN被ÿþ之
主Ü，即NĀÜ，v屬性在ý能被Ý複或þ續2因ÿþ性僅意指被ÿþ之

馬勒o朗士

笛t爾理

論 G. vi. 58234



故ĀÜq質不能是ÿþ，因ĀÜ必為�元N

物的Ý複或持續倍增，即部V的複多性1³續性�共`性Ā故ÿþ性不足

ñ解Û被ÿþ或Ý複之ĀÜ自身的q質——mĀÜ之概念ĀYývÝ複之
概念=ÿ Ā2不僅須`在多數ĀÜ，且為使m複多性構r

<Ý複=，必pN被Ý複或ÿþ的質性2例Û牛奶中p�ô的擴h，鑽石

中p硬þ的擴hÿ Ā2然m類質性的擴h僅屬表相，ýĀ微細

部V中並不`在2因m，唯N能嚴格稱為ÿþ的質性，是`為初�物質

ÿmateria primaĀq質的<阻力=ÿ Ā2故初�

物質的q質並非ÿþ性，而是<被ÿþ的=，且Ā為唯N可嚴格稱`ÿþ

的質性ÿ因它是所pØ ĀÜ共p的質性，故無所不在地被Ý複2萊布尼

茲言，ÿþ性或初�物質，無非是Ï物就v相�或不可SV性而言的ð種

Ý複2然m預設了被Ý複的Ï物自身，除共p質性外，尚w獨特質性ÿ

Ā2m理論õ明z要點ÿvN，解Û`ñ所p單子ö

p初�物質44因單子Ö\的ÿþ性，l源ým共p質性ĀvÐ，_
�ÿþ性的抽象Û現象q質相³結2因ÿþ性是Ï物就

v不可SV面向的Ý複Ā而既然無Ð物�l不可SV，ÿþ性必然抽ö了

Ï物相異的質性2故單子Ö\僅當sQ忽略各單子初�物質Û活動�性ñ

外的NW，僅考ßmÐ者的Ý複時，方顯ÿþ性2

D. 44; G. iv. 467

G. vi. 584

N. E. p. 700; G. iv. 394

D.
176; F. de C. 28330

不

可SV者的\N性

然Û_NĀ所見，初�物質ÿ且uz份初�物質不可SV之ÏĀ可²Nn

è知Ā僅是抽象ĀvÝ複構rÿþ性的ĀÜ，必wm純粹被動性之外的屬

性，即ĀÜ不可或缺的活動性，ñÛ使vr為複多所需的差異性2凡pÝ

複×，必`多數不可VĀÜ2萊布尼茲曰ÿ<ç僅`u聚\而r的`在
者，則無�Ā`在者2因NW聚\`在者ö預設w�Ā}N性的`在者

——v現Ā性僅源自組r部V之現Ā性Ā故ç每N組V自身亦是聚\`在
者，則v終無現Ā性2=ç��聚\Ü，<吾人必_�ý數學點……或

……或須��物Ü無現Ā性，抑或Ā終須��v中`在w�Ā
}N性的ĀÜ=ÿ Ā2]數學點的特殊反駁，s_ýä討³續Ü時

伊比

鳩魯之原子

G. ii. 96



O類點·ĀÜ非物質

論述2]原子的反駁ÿ亦適用ý點Ā在ýÿ原子不可SV，且çv純為物

質，則不能p活動性2óý不��物Ü現Ā性的反駁，Û_所述，�僅基

ý常識Ā然m使萊布尼茲ā可ÿç邏輯容許Āø擇<�Ā}NÜ=理論，而
非單純vâ物Ü現Ā性2\時值得注意的是，在v單子學說的î期表述

中，他猶ï是v賦予所p物Ü�Ā}NÜ，並傾向�為可能`在無}N

Ü1故無現Ā性的無生命物Üÿ Ā 2v論證可綜述Û

Qÿ假設顯現為物質者w現Ā性，則v必為複多Ü2然複多Ü僅當v組V

w現Ā性時方為�Ā，而終極�Ā者唯ĀÜÛv狀態2m×的複多Ü，因

組V\時`在，非僅狀態之複多Ā故v為ĀÜ之複多，而ĀÜ必然不可

V2因m，顯現為物質者必為不可VĀÜ之Ö\2非�Ā<N=者，非�

Ā<`在=Āç物Üq質即無}N性，則vq質僅為現象ÿ Ā2

m等�Ā}NÜ，萊布尼茲稱之為

2m術語借自 ，精確使用時非指單子uÜ，而指v

活動性或v類\靈魂之質，]ûý被動的初�物質44m物質在Þ氏Ü
系中亦�形式相]ÿ Ā2

G. ii. 77 and 127 ¿ 1 À

G. II. 97
隱德來希ÿentelechiesĀ或形式

ÿformsĀ ÞÜ士多德

cf. G. II. 252

 ¿ 1 À參見 Stein, op. cit. p. 167 註Û2

m等顯現為物質之現Ā性所ñ<�Ā}NÜ=的q質為`？vnÝq質s_
ý ä討Ā當_僅論Ûv為解Ûÿþ性所需之面向2QĀ_深入考

察m論證基礎44關ý³續�öh1空間�ÿþ性的抽象學說Ā然äY
從萊布尼茲ó澀 的wÜ形式入手2

第TNĀ

³續Ü學說

萊布尼茲SV了O種點2他說ÿ<物質的原子是Õ反理性的……只pĀÜ的
原子，即�Ā且絕]不w部V的單NÜ，才是Ì動的源泉1Ï物構r的絕

]第N原理，亦可說是ĀÜV析的Ā終元素2它Q可稱為形P點Ā它Qw

pð種生命力�N種知覺，而數學點則是它Q表Ôßá的觀點2但當p形

ĀÜ被壓縮時，v所p器à在sQ視Þ中僅形rN個物理學的點2因m，



物理學的點僅在表象P不可VĀ數學點是精確的，但它Q僅是樣態Ā唯p

形P點或ĀÜ之點ÿu形式或靈魂構rĀ才是精確且�Ā的，þp它Q就

þp�Ā`在，因為ç無�Ā的單NÜ，就不會p複多性=ÿ
Ā2<形P點=N詞並不常用，顯然是為了突顯�無限V

割的關聯2sQ可Ûmõ述ÿ空間u距ö關Ï的Ö\構rĀ�些關Ï的

�，ç單純視為�，即是數學點2它Q因m只是樣態，是Ā��ÿ即形P

點或單子Ā的ð種面向或性質2相反地，物理學的點是N種微_的þ展，

屬ý 中所用的類型2它並非�l不可V，因為它終究是N種微_的

þ展，而þ展q質P即Ý複性2簡言之，論證ÛQÿ物質q身是þ展的Ā

þ展q質P是複多性Ā因m，þ展物的構r要素自身不能是þ展的2單純

ĀÜ不能是þ展的，因為所pþ展ö為複\Üÿ Ā2物質原子

Õ反理性，因為çvq質為可V性，卻又必須是不可V的個Ü2因m，ç

物質必須是þ展的，則物質的構r要素就不是物質性的2但�些要素也不

能是數學點，因為數學點純屬抽象，並非`在物，亦不構rþ展2因m，

顯現為物質的構r要素是非þ展的，亦非數學點2它Q必是ĀÜ，賦p活

動性，且因 而彼m相異2ý是，在經驗]象中，�些

ĀÜ只能是類�靈魂之物2靈魂是wÜ`在物或ĀÜ，彼m相異且非þ

展2因m，它Q必是看�p形物Ü的構r要素2物Üq身，即`為þ展

物，是現象Ā但它Q是 ，因為它Q是�ĀĀÜÖ\的顯

現2�些ĀÜ的q質是力，且Û\sQ的心靈般不可V割ÿ

Ā2

D. 76; L.
31031; G. iv. 482

微�V

G. iii. 363

不可V辨者的\N性

p充Vy據的現象

D. 72; L. 301;
G. iv. 479

m論證在萊布尼茲ô ÿ Ā的信中p精öõ述2德·沃爾
德�為ÿþ展]數學物Ü是必要的，故可l確è論m類物Ü中無法指â不

可V的單NÜ，但�不證明數學物Ü缺QĀ在性2萊布尼茲]m論點`了

ý盡回ê2他指出ÿ凡可被V割為多者，即為多者的聚\ÜĀ聚\Ü僅]

心靈而言是單N的，vĀ在性完y來自v構r要素2因m，Ï物中`在不

可V的單NÜ，v則Ï物中既無�Ā單NÜ，亦無任`非Í生的Ā在性，

�是荒謬的2因為ç無�Ā單NÜ，即無�Ā複多ÜĀç無非Í生的Ā在

性，則y然無Ā在性，因Ā在性終須源自ð主Ü2他又說，s斷â在物Ü

德·沃爾德 G. ii. 267



Û動屬現象，力方為Ā

質ß中可~到不可V的單NÜ或原始構r要素2物Ü永遠可V割且þ被V

割，但構r它Q的要素則不然2數學的物Ü不�Ā，因它缺Qm類構r要

素Ā它是ð種心靈性Ï物，僅標示部V的複多性2lÛ數ç無被計數物即

非ĀÜ，數學物Ü或þ展ç無活動�Ø動性，亦非ĀÜ2但在�Āp形物

中，部V並非不確â的ÿÛ在空間中，空間屬心靈性Ï物Ā，而是ñ特â

方式Ā�被指â，lÛ自然y據Û動的變異性建ûĀ�的V割�再V割Ā

�些V割無限²Ì，卻仍^ôð些原始構r要素或�Ā單NÜ，僅v數ß

為無限2嚴格而言，物質並非u構r性單NÜ組r，而是源ý它Q，因為

物質或þ展質ß僅是充Vy據的現象，而NWĀ在性öu單NÜ構r2因

m，現象總可被V割為更_現象，且無Ā_現象2ĀÜ性單NÜ是現象的

基礎，而非部V2

m論證中多×預設了萊布尼茲關ý³續性的N般û場，mû場³\v空間

理論須留待QĀ討論2然而，為|允呈現萊布尼茲從þ展到單子論證的要

í，須記Q他自�在純粹動力學基礎P，þ證明物質是ð種Ā質性`在的

顯現2因為力ÿ他視為等\ý活動性Ā為Û動âß所需，且`在ý每塊物

質中2動力原理Ý佈物質各×，故必p隱德萊希ÿentelechiesĀh佈v
間ÿ Ā2um觀點，sQ可賦予 較Y_更清p的意

涵2力比Û動甚ó物質更為�Ā2Û動非原因，而是力的結果，它�時間

\樣非�Ā`在2但力是�Ā`在，儘管物質僅是充Vy據的現象ÿ

Ā2因m，儘管物質�Û動僅是顯現，它Q卻是ð種w活動性

之物的顯現，故亦為ð種Ā質之物的顯現2çsQÛ萊布尼茲N¯假設，

]物質的知覺]êý外界�Ā世界，則ü世界基ý動力學理u必包含力，

因而包含ĀÜ2唯N÷點在ý調和m觀點�物質的任意Û無限可V性2m

÷題_sQ引ó 2

G. vii. 330 力的學說

G. ii.
115; iii. 457

無限�³續性學說



第 I XĀ

連續體之迷宮

點之疑÷

主張Ā無限而vâ無限數

PĀsQ見物質是現象，源自�Ā單NÜ或單子的聚\2þ展即Ý複，故

þ展物wp複多性2但ç顯現為物質者是複多Ü，則它必為無限複多Ü2

因任`þ展物ö可無限V割2萊布尼茲說，質ß是öh的，即Ā�的眾多

Ü，但u無限單元構rÿ Ā2m×可見萊布尼茲]Ā無限的信

念2Ā無限向來被視為不可接Ø，而萊布尼茲��它，便直面了³續性問

題2因m，m刻必須檢視他關ý無限1³續性1無限數Û無限V割的觀

點2�些須Y×理，方能²Nnï述�Ā單NÜ或單子，因萊布尼茲ü稱

單子的`在�q質主要源ý解Û³續Ü的需求2他說ÿ<在m考ßQ=ÿ即
關ý單子Ā，<³續Ü的þ展或構r問題不ÿ`在，所p關ý點的÷題ö
ð逝2�l是s欲在: ;ð×所言ÿ³續Ü的÷題ê警示sQ，須

ñ迥異方式理解Ï物=ÿ Ā2他又言ÿ Āÿ

<唯單子是ĀÜ，物Ü是ĀÜ群，而非單NĀÜĀ³續Ü的構r÷題Ûv
他相關問題，亦無法ñ他法迴ÿ=Ā且<唯�`學能為³續Ü構r之迷宮1
極大極_1不可指â者�無限者ð供引線，o經m迷宮者，無ñÔó�l

]Ā之形P學2=  然則³續Ü之÷題為`？又Û`迴ÿ？s無望_m課
題õ明，因它�為哲學中Āó深者，且萊布尼茲的×理方式為îÛ者帶來

特殊困÷2

G. ii. 379

神義論

G. ii. 451; cf. G. vi. 29 G. ii. 262

¿ 1 À

 ¿ 1 À Cohen, Inûnitesimalmethode, p. 64; G. M. vii. 326.



任`聽Þ萊布尼茨的人都知Ó，他相信Ā`無限ÿactual inûniteĀ2他
著`中Ā常被引用的段落之NÛQÿ Āÿ<sÛm支持Ā`
無限，ñóýs非但不��自然厭ā無限ÿÛ常言所ÓĀ，反而�為自然

××Ü現無限，ñ更�顯v 物主的X滿2因ms相信，物質無N×不可

V，甚ó無N×非þVĀ故而Ā微_的粒子亦須視為N個世界，充滿無限

多相異的 物2=m類段落，s�為ÿ為人知，並Ü現ýN個nÝ說法ÿ
萊布尼茨相信Ā`無限，即在 所謂 ÿfalse inûniteĀ
的意義P2但m絕非Ï情的y貌2首Y，萊布尼茨v�無限數ÿinûnite
numberĀ，並ñ極]Ā的論據支持vv�2 vl，他熟悉à來u

所Û用的<�無限=�<假無限=之SV2< ，=他說，<嚴格而
言，僅`ý ÿAbsoluteĀ之中，vYýNW組\，非u部V相à而
r=Ā N個無限聚\Üÿinûnite aggregateĀ並非�l的uÜ，故非�
l的無限ÿ Ā2�些論述並非出

ý他]自身支持Ā`無限的遺á2相反，他在N×明言ÿ<反]Ā`無限
的論證假â，ç��m點，則必`在無限數，且NW無限ö相等2但須注

意，N個無限聚\Ü既非單NuÜ，亦不wßþ，更�數的概念不相容=
ÿ Ā2Ā`無限因m得ñ¯護，v明確理u在ý它不^向無限

數2sQ必須\意，萊布尼茨關ý無限的觀點絕非Û常人所想那般簡單或

y�2õÛP述論述所依據的理論是Nó鉅嘗試Ā然m嘗試，sÎ必為

之2

D. 65; G. I. 416

黑格爾主義者 假無限

¿ 2 À

黑格

爾 �無限

絕]者
¿ 3 À

G. ii. 30435; N. E. pp. 16133; G. v. 14335

G. ii. 304

 ¿2 À參見 G. vi. 629; I. 338; ii. 304-5; v. 144; N. E. p. 1612
 ¿3 À N. E. p. 162; G. v. 1442參見ñQ段落ÿ<s�洛克Y生\信，嚴格而言，可說並無無限之空間1

時間或數，唯N�Ā者乃ÿ無論N空間1時間或數Û`ÿ大，總p÷N更大者，ñó無窮ÿad
infinitumĀĀ故�無限不`ýu部V構r的uÜ之中2然v仍`ý他×Ā即`ý絕]者
ÿabsoluteĀ之中，v無V部V，並�響複\Ï物，因複\Ï物源ý]絕]者的限â2因m，�極
無限ÿpositive infiniteĀ無非即絕]者，故可說在m意義P`在N�極的無限觀念，且vYýp限
觀念=ÿD. 97; N. E. 16317; G. v. 17; Erdmann x, p. 1382G. 的文q�p缺誤Ā2

s_þðÛ ，且�為v他方面的類比或可õ明萊布尼茨的論證2首

Y，他常�暗示，ÛsQ在論Ûþ展ÿextensionĀ時所見，N種q質P
屬黑格爾主義的觀點ÿ ÿabstraction is falsiûcationĀ2v

黑格爾

抽象即虛Ý



萊氏vâð義之³續性

l，他在當_問題P的論證，Ûv從³續Ü之困境中è^

ÿMonadismĀ的u個Þ程，��N種 ÿdialectical
argumentĀp密W類\2粗言之，即N結果被接Ø為�，因v可從|�
為假且彼m矛盾的_ðè斷而出2  欽慕黑格爾哲學中mÐ要素者，或
_因萊布尼茨論證包含mÐ者而視v更優2然無論Û`，çsîÛ無誤，

m種�N種þ為人熟稔之方法的類比，_極大û益ý]論證的理解2

單子論

¯證論證

¿ 4 À

 ¿4 Àm論證雖非嚴格¯證，然ñQ陳述顯v弱點2總_ð為ÿ因物質p部V，故`多ĀÜÿmany
realsĀ2物質之部Vwþ展性，且因無限可V性，þ展物之部V恆為þ展物2然因þ展意謂Ý複，
被Ý複者終極而言非þ展物2故物質之部V終極而言非þ展物2是ñ，假â物質p部V乃自相矛

盾2故Ā多ĀÜ非物質之部V2ÿm論證ý G. vii. 552 中�ñ\式陳述2Ā
顯而w見，m論證在獲×<多ĀÜ=時，假â彼等為物質之部V44m_ð卻須被vâ，ñ證ĀÜ
非物質性2

儘管p ÿlaw of continuityĀ，萊布尼茨之哲學可謂]³續性
ÿcontinuousĀ之徹底vâ2他言，當聚\部Vÿaggregate partsĀ可
辨時，Ý複ÿrepetitionĀ是öh的ÿdiscreteĀ，Û數中所示Ā當部V
不確âÿindeterminateĀ且可假設為無限多方式時，Ý複是³續的ÿ

Ā2萊布尼茨v�任`Ā`物ÿactualĀ在m意義P
為³續Ā因Ā`物縱p無限多部V，m等部V亦非不確â或任意，而為y

然確âÿ Ā2唯空間�時間在萊布尼茨意義Q為³續，且彼等純

屬理想ÿidealĀ2ýĀ`物ÿactualsĀ中，他言，單N者ÿsimpleĀY
ý聚\ÜÿaggregateĀĀý理想物ÿidealsĀ中，uÜYý部Vÿ
Ā2他ÿ言，³續ÜÿcontinuumĀ為理想的，因vñÛ不確â部

V，而Ā`物中NWö確â2他繼言44m為v喜用之論44³續Ü之
迷宮ÿlabyrinth of the continuumĀ，源ý在可能物ÿpossiblesĀ之
秩序中_求Ā`部V，並在Ā`物ÿactinalsĀ之聚\Ü中_求不確â部
Vÿ Ā2m意謂點ÿpointsĀ�ÿ
ÿinstantsĀ非空間�時間之Ā`部V，彼等乃理想的Ā 且無þ展物

³續ß

N.
E. p. 700; G. iv. 394

G. ii. 379

G. ii.
379

G. ii. 282. 參見\書頁 379; iv. 491
¿ 5 À



ý數1空間1時間中，uÜYý部V

ÿ因þ展物不確âĀ可為Ā`之ĀÜ聚\Ü之�Ā組V2就空間1時間Û

數而言，p限uÜ在邏輯PYýv可V之部VĀ反之，就ĀÜ而言，聚\

Ü在邏輯Pàý構r彼等之個ÜĀÜ2
¿ 6 À

 ¿5 À]比 Cohen, op. cit. p. 63, G. M. v. 385ÿ<N點乃N無限_或ð逝之線2=m�僅為數學意義2
 ¿6 À參見 G. M. iv. 89 Ûà續2

萊布尼茨之意，�為mÿ`在z類不可V者ÿindivisiblesĀ，即單純觀
念ÿsimple ideasĀ�單NĀÜÿsingle substancesĀ2ý_者意義
P，數N為不可Vÿv為N單純觀念，邏輯PYý總和為N之ĀV數2Ā

V數預設v`在，且v單純性不因`在可構rv之無限多V數而ývâ2

ÏĀP，視V數uV割單OÿunityĀ而r，較視單Ou組\V數而r更
為�W2\理，抽象×義之半ÿone halfĀ，僅為N比率ÿratioĀ，非z
四V之N之和Āà者僅]可數之物ÿnumbered thingsĀ為�ÿ
Ā2故許多論Û點�單O者陷ý混亂，ö因o辨明V解為概念

ÿresolution into notionsĀ�V割為部Vÿdivision into partsĀ之w
ÿ Ā2萊布尼茨�為，抽象之線ÿabstract lineĀ亦非複\而
rÿ Ā，因關ý線之�Ā者僅為距ö關Ïÿrelation of
distanceĀ，而m關Ï，就v為關Ï而言，不可V2複\僅`ýwÜ物
ÿconcretesĀ，即`ým等抽象線所標示關Ï之Ā質ßÿmassesĀ中2
ýĀ`之ĀÜ物中，uÜ乃單純ĀÜ之結果或聚\ÿ Ā2萊布尼茨ÿ

言，理想�Ā`之混淆，使萬Ï糾纏不清，並產生了 2

G. iv.
491

G. iii. 583
G. iv. 491

\書

³續Ü之迷宮

óm，�p必要考察 2m理論多多少少ñÛv哲學之

NW論述Ās_þ述Û，à文_更ý論之2然m×數點明確論述_õ明

2

萊布尼茨之空間理論

³

續Ü學說



空間�時間ý萊氏純屬關Ï

依萊布尼茨之見，uÜYý部V之理想物ÿidealsĀ，乃數1空間�時
間2就數而言，顯然單OÿunityĀ乃óv他u數öYýV數2就空間�
時間而言，關Ï理論ÿrelational theoryĀ可Ôô相�結果2ýmĀ情形
中，萊布尼茨qê更斷然言ÿ雖數�距ö可大可_，然彼等無部V2關ý

V數，他確pm說ÿ Ā，m亦為彼ýNW類�情形中欲表之意2

理想物ç為數，乃適用ý可能聚\Ü之概念，然v自身非聚\ÜĀç為距

ö，乃可能關Ï，且須�從距öN端þó÷N端之þ展ÿextensionĀS
w開來2

G. iv. 491

`在z種偉大的 ，vNñ 為ï表，vÐ則為萊布尼茨所倡2

mÐ者在� 的論戰中l面交鋒2z~理論ö源ý]ñQN組觀念的

側Ýÿç×z點A�B，v關Ï包含ÿ1Ā距ö44純粹是z點間的關ÏĀ
ÿ2ĀĀ�長þ44u特â空間ß構r，從Aþ伸óB2ç]持_者為空間
之q質，則得出關Ï理論Ām時空間性距ö的z端�A1Bq身必須是非
空間性的，因v並非關Ï2ç]持à者即Ā�間隔長þ，則會�現v可被

V割為無限多個�端點A1B相�的點2m²路^向
44v非u可能關Ï之Ö\構r，而是u無數Ā�點O組r的無限Ö
\2牛�理論之弊在ý自相矛盾Ā萊布尼茨理論之弊則在ý明顯Õ背Ï

Ā，且終究�牛�理論\樣陷入自s矛盾2能\時ÿ開mÐ缺陷的理論ª

屬可貴，因�_是哲學_所o見之創見2s_ýà續Ā節Ý返萊布尼茨的

論證2m刻，s僅欲õ明v關Ï理論之è論44mè論亦u倡^ü理論
的 等人所援引2

空間理論 牛�

克拉克

牛�的絕]空間理論

洛采

空間是距ö可能關Ï的Ö\2唯p當點OA1B為Ā�ĀÜ所_據時，�
些關Ï才r為現Ā2距ö可p長短之w，但因v屬關Ï範疇，故不可V割

為部V2ÿmè論雖o被萊布尼茨明確ð出，甚且ývvâĀ然v使用

<部V=N詞較s所用更為ü泛2他指出44m點]sþ足ø44在時



³續Ü^向單子論之論證要略

空中，除意識所劃V之界外，w無他種V割[ ]2Ā而既然空間
w關Ï性，彼m相距的z端�q身既非空間性亦非wþ展性2距ö更ê被

解析為遠距�A�B的謂詞Ā萊布尼茨�Þ_距ö表述為A�B相à�照之
方式來Ôrm點2因m，數學點44即A之O置44僅是A的ð種質性，
憑m質性，A在任`時刻öñv特p方式�照他物2m即為`數學點是單
子的視角點，亦解Û了v`ñ僅屬樣態ÿmodalitiesĀ，而非空間之部
V2m空間觀\時說明了uÜ`ñ不u部V構rÿ因距ö之<部V=僅是

v他更微_的距ö關Ï，較大之距ö在邏輯P獨ûý彼，絕不ñ彼為_

ð2mSVĀ質P即內包量ÿintensive quantitiesĀ�外延量
ÿextensive quantitiesĀ之w2外þß預設所p構rv總和之rVĀ內
包ß則y然不ñ\類較_ß之`在為_ð2萊布尼茨之主張因而在ýÿ時

空ßþ屬關Ï性，故為內包ßĀ而þ展性屬外þß，並ñþ展物中`在Ā

�部V為_ð2

G. ii. 27839

¿ 7 À

 ¿7 À故萊布尼茨答覆克拉克時言ÿ<óý異ð謂空間�時間屬ßþ，或更精確言乃wßþ之物，而O
置�l序則vĀ吾答曰ÿl序亦pvßþ，v中`pYà之w，亦p距ö或間隔2相]Ï物�絕]
Ï物\wßþ2例Û數學中之比率或比例關Ï雖屬關Ï，然pvßþ，並ñ]數þß之2是ñ，縱
使時空u關Ï構r，彼等仍wvßþ=ÿD. 270; G. VII. 404Ā2然萊布尼茨]內包ß之見解Ā不甚
明確2

因m，SV現Ā物的組\�理想物的解析ó關Ý要2mSVõ明了萊布尼

茨所言<ÿ間非時間之部V=ÿ Ā1<數學點非空間³續Ü之

部V=ÿ Ā的意涵2空間³續Ü

乃所p可能距ö之Ö\2數學點僅是位置，即距ö關Ï之可能端�2故v

�構r空間³續Ü之可能距ö不屬\N��，亦非m³續Ü之部V2距ö

既屬關Ï，嚴格而言並無部V，是ñ吾人無理u_v解析為不可V割之部

V2反之，空間中wþ展性者屬wÜ物Ā吾人不僅擁p距ö，更擁p距ö

所維繫之z端�2抽象空間非複數`在，但_據ü空間之物體必為複數2

因吾人m刻擁pO置中之現Ā物，而非僅ký<純然樣態=2

G. III. 591
D. 64, 76; L. 311; G. I. 416; II. 279; IV. 482



既聚�屬現象，則Ā無單子之數

吾人可_uÜ論證簡述ÛQÿÿ1Ā唯不可V割的ĀÜÛvĀ般狀態w絕
]現Ā性ÿ Ā2m乃sõ述萊布尼茨時所依抽象邏輯學說之結

論Āv為<從þ展性èó單子=論證之預設_ð，W不可視為ü論證之結

果2ÿ2Ā吾人視為物質者w現Ā性，然就v物質性而言則屬現象2Û_
所述，m現象物質之現Ā性純屬偏見2ÿ3Ā物質就v現象性而言乃總Ü
ÿaggregateĀ，Ā為無限多部V構r之總Ü2ÿ4Ā總Ü除得自vrV
之現Ā性外w無現Ā性，蓋因唯ĀÜw現Ā性，而ĀÜ不可V割2ÿ5Ā
故而，ç欲保y現象物質之現Ā性，m現Ā性必u無限多Ý不可V割之Ā

Ü構r2

G. ii. 119

然<無限數=概念自相矛盾，故吾人不能滿足ý<`在無限多單子=之斷

言2為迴ÿm矛盾，萊布尼茨大膽Û用v原則ÿ在wÜ物中，部VYýu

ÜĀ且除不可V割的ĀÜÛvĀ般狀態外，w無絕]現Ā之物2`在�}

N，彼言，乃可àü之詞ÿ Ā2總Ü因無}N性，故純屬現象

44除構r單子外，v餘部Vÿ即總Ü之}N性，吾ènĀ唯憑知覺所
Ā附，因彼等\被感知之ÏĀ使然ÿ Ā2m論極v關鍵，乃萊布

尼茨總Üû場之\理è論，或為üû場所容之Ā佳方案2然v隱含之義，

即_�顯者，_徹底摧ĀĀÜ多元性之可能2

G. ii. 304

G. II. 517

萊布尼茨之û場ÛQÿuÜ概念僅能適用ýq質不可V割者2總Ü之現Ā

性純粹在ýv各rV單獨觀之時的現Ā性ĀÖ\之}N性被萊布尼茨稱為

半心理性ÿsemi-mentalĀÿ Ā，故總Ü雖rVöw現Ā性，

v自身仍屬現象2N乃唯N適用ý現Ā物之數，因任`他數ö預設部V`

在，而總Ü�關Ï相\，ö非<現Ā`在者=2m解Û了`ñ能vâ無限
數，卻\時肯�現Ā的無限性2萊布尼茨曰ÿ<ç視v為�ĀuÜ，則無
所謂無限數，亦無無限線或他種無限ß=ÿ Ā2Nu

Ü必為NĀÜ，而]非uÜ者，數無法\理ê用2世界僅在言辭P為uÜ

G. II. 304

N. E. p. 161; G. v. 144



m觀點之疑÷

ÿ Ā，即使p限單子之總Üq身亦非uÜ2v}N性屬心理性或

半心理性2多數段落中，萊布尼茨僅_m學說用ý反駁無限總Ü，然顯然

v必\等適用ýNW總Ü2彼�þ知m點2故v言ÿ

Āÿ<或許N打或ÐT之數僅為關Ï，且唯憑�知性之關聯方得構r2
單Oq是Vö，知性則聚之為N，無論vÛ`h×2=\Āp段ÿ

Ā亦wm見ÿ<總Ü觀念之}N性ª為�Ā，然究vyq，須�
�mÖ\之}N性僅為N種關ñÿrapportĀ或關Ï，vy基`ý每NĀ
Ü自身所w者2故m類u總\而r之`在者，除心理性之完u}N外w無

他種Āu是，v`在性亦在ð種意義P屬心理性或現象性，猶Û彩虹=
ÿ Ā2

G. II. 305

N. E. p. 148; G. v.
132

第Ð卷

第TÐĀ

N. E. 149; G. v. 133

ÛÎ�個û場，是從<所p命題都必須化}為 =理論的\理è

論2斷言多個ĀÜ`在並不符\m形式44它並o_謂語賦予ð個Ā
Ü2因m，Û\v他類�情況，萊布尼茨�許多à世哲學家N樣，Ñ入心

靈之中44�P可說是Ñ入}覺的綜\}N性2唯p心靈能綜\單子的
多樣性Ā每個獨û單子脫ö]它的感知仍�Ā`在，但Ö\Üq身僅�Þ

\時感知獲得脆弱且Í生的Ā在性2ý是，多數性v斷的�Ā性被化}為

]<感知ü多數性的每個單子=之狀態的v斷2唯p在m類感知中，多數

性才能形ruÜ，因m萊布尼茨_感知â義為<多樣性在單N性中的表

Ô=ÿ Ā2

主謂形式

G. iii. 69

<命題�Ā性源ý被相信=�個概念，s_在ä討P帝�永恆�理的關Ï

時予ñ批v2目_，只需向萊布尼茨ð出N個z÷ÿç多數性僅`在ý感

知者之內，則不可能`在多個感知者，u個單子學說便告崩潰Āç多數性

不僅`在ý感知者之內，則`在無法化}為主謂形式的命題，ĀÜ概念的

基礎þ然瓦解，而無限Ö\Ü的主張Ûv所p矛盾，]萊布尼茨便r為無



可ÿ免之Ï2ÛmN來，]³續Ü÷題的自ë解決方案化為烏p，sQ仍

面]所po解的物質÷題2
¿ 8 À

 ¿8 À<所pÖ\Üö屬現象=的nÝ原則，W勿�萊布尼茨\樣主張的<無限Ö\Ü不w數ß=原
則混淆2à者或許是ÿ開無限數悖論的Ā佳�ß之N2

sQþ見萊布尼茨Û`Û用<在Ā`物中部VYýuÜ=的原則2m原則

使他能ü稱`在無限多的Ï物，\時v�無限數的`在2他聲稱Ï物之多

數性超越任`p限數，Ā則超越任`數目ÿ Ā2唯p當m多數

性構ruÜ時，sQ才能要求適用ð個數目Ā而他v�v為uÜ，儘管稱

v為<多數性=時þ隱含uÜ的斷言2無可v�，mû場�他的原則N

ô，甚ó是直接結果2但�種Nô性pp顯露原則q身的謬誤2萊布尼茨

所陷的z÷，l是O個_ð結\的直接à果44lÛs在 ÿ頁4Ā
所斷言，�些_ðyq無法相容2�O個_ð是ÿ(1) 所p命題öw主詞
�謂詞，(2) 感知ð供關ý<非s或s之謂詞=世界的知識，(3) 自s是終
極邏輯主詞2

G. vi. 629

第NĀ



第 XĀ

時空理論及其與單子論之關係

ĀÜ哲學必vâ空間Ā在性之因

s在_NĀ概述了萊布尼茨的時空理論ĀqĀ_ä討v理論依據1�些依

據�單子論nÝ基礎的關聯程þ，ñÛ萊布尼茨單子�空間的關Ï2s的

論述多數亦適用ý ，並nÝ適用ý主張多數性的所p理論2讓sQ

從空間理論開始2

洛采
¿ 1 À

 ¿ 1 À儘管洛采Ā終o主張多數性，而是_NW�ýv<M=2

萊布尼茨言Óÿ<spç~論證，足ñ駁斥那些_空間視為ĀÜ或ó少是
絕]`在者的謬想=ÿ Ā2�些論證在萊布尼茨Ü系

中，û基ý傳}邏輯，並在m基礎Pwp強大說服力2因為傳}邏輯

44`為NWĀÜ或 Û用之基礎44預設ÿÛs所力圖õ明Ā所
p命題öw主詞�謂詞2çm時既��空間獨û`在，又]持ĀÜ學說，

則ĀÜ�v所_空間之間必`ð種關Ï2但m關Ï屬 ÿsui
generisĀĀ它非主謂關Ï，因為關Ïz端ö獨û`在，即使關Ï改變仍
可持續`在2當ð空間S域被物Ü撤出並u÷N物Ü_據時，物Ü�空間

S域ö不ð亡2因m，O置�_據üO置之ĀÜ間的關Ï，是傳}邏輯無

法容納的類型2謹慎的哲學家因而vâO置的獨û`在，而 ��m`

在，只因他o察và果2 為迴ÿà果，_時空�為P帝q質部V，

mû場被萊布尼茨 w證v荒謬ÿ Ā2萊布尼茨�l反

駁的主張是ÿ空間獨û自`，而非僅為ð物屬性2

D. 243; G. vii. 363

絕]者

自rN類

牛�

克拉克

D. 263; G. vii. 398

um可見，] 而言，vâ空間Ā在性ó關Ý要2N元論者必主張

空間是屬性Ā單子論者則主張空間是關Ï的Ö\2萊布尼茨]_者的批v

ĀÜ哲學



萊氏反空間Ā在性之論證

相當p力Ā]à者的論證則o臻完備2但讓sQ繼續檢視v論點2

萊布尼茨ü稱ÿ<ç無Ø 物，空間�時間_僅`ýP帝的觀念中=ÿ
Ā2]m， 反駁ÿ<吾人永無法設想空間不`在，

縱使能 w設想v中空無N物=ÿ Ā2

m×呈現尖銳]ûÿÿ德ï示的結論，l是萊布尼茨理論企圖迴ÿ的à

果2 萊布尼茨則言ÿ<ç空間是絕]Ā在，它非但非ĀÜ之屬性或v]
û之v然，更_比ĀÜ更w持`性=ÿ Ā2那À，萊布

尼茨用ñvâ空間Ā在性的論證為`？

D.
252; G. vii. 37637 ÿ德

Hartensteiný, 1867, 第O卷頁59

¿ 2 À

D. 248; G. vii. 373

 ¿2 Àm×可暫不考慮ÿ德的空間主觀性學說2

抽象邏輯論證�為，ç空間�Ā`在，則v必為主詞或謂詞，但顯然z者

ö非44據s所知，萊布尼茨雖o明述m點，然在�克拉克的論戰中，
他力主空間因w部V，故不能是P帝的屬性，且虛空亦不能是任`Ï物的

屬性ÿD. 264, 248; G. vii. 399, 372Ā2反]_空間視為屬性者，v�l
論據在ý物質q質非þ展性44m論點吾人þ見v確鑿2óý反]_空
間視為ĀÜ或獨û`在者，萊布尼茨Ā常援引:不可V辨者的\N性;�

:充足理uß;Ām論證]時間\樣適用2空間絕]均質，v中任N點ö

無異ý他點2故不僅各點不可V辨，Ï物之不\排列亦_無從Sw44
例ÛĀ�排列�_yßá旋轉任意角þà之排列ÿD. 24334; G. vii.
364Ā2再者，ç時間�Ā，世界q可更î創生，卻無充足理u說明`ñ
擇m時而非彼時ÿD. 249; G. vii. 373Ā2概言之，ßáuÜý時空中不能
p不\絕]O置，因�些O置q不可V辨，故Ā為\NÿD. 247; G. vii.
372Ā2除P述論證外，尚p吾人ý_Āä討之³續Ü矛盾ÿ時空ç�
Ā，v構r必不出ý數學點Ā然數學點僅為端點，z點不比N點更大，猶

Û雙Ýó暗不比單Nó暗更暗ÿG. ii. 347Ā2就時間而言，除ÿ間外w無



萊氏之O態理論

`在，而ÿ間非vq然部VĀN物ç無任`部Vþ`，焉能`在ÿD. 268;
G. vii. 402Ā？

然則時空ç非�Ā，vq質為`？:不可V辨者的\N性;之論證þ暗示

答案2umè論，絕]O置並不`在，唯pÏ物間相à關Ï，O置即自m

抽象而得2空間乃情境佈置之秩序，抽象空間即m種秩序44當情境被
構思為可能`在之時ÿD. 281; G. vii. 415Ā2時間\為理性`p，�空間
無異，然共`�à`乃�Ā之物ÿG. ii. 183Ā2但ç空間為情境之秩序，
情境q身為`？v關Ï性當Û`õÛ？

]m問題，萊布尼茨õ述甚明ÿD. 26537; G. vii. 4003402Ā2當物ÜA
相]ý他物C1D1E等之情境關Ï改變，而C1D1E等彼m間情境關Ïo
變時，吾人è斷變化之因在A而非C1D1E等2çm時÷N物ÜB]C1
D1E等之情境關Ï，p�AY_所w者精確相�，則稱B]ýAþ×之\
NO所2然Ā則z例中並無個Ü\N之物ÿ首例之情境關Ï乃A之屬性，
Î則為B之屬性，而\Nv然屬性不能`ýÐ相異主Ü2故言Û<\NO
置=時所隱含之\N性Ā為幻覺Ā`在者僅為精確相�之情境關Ï2萊布

尼茨之îÛ，因引入v自<力=è^而出之絕]Û動ÿ參見D. 269; G. vii.
404Ā，反ô不必要之自相矛盾2彼qêÛ牛�般è得絕]O置，然v情
境論述Ā可脫m矛盾2彼ß欲賦予<\NO置=明確涵義，ñ斷言物Ü

A1B必Yà\×NO或非然2但依v理論，m非必要亦不可能2彼須恆
指明據ñßþO置之參照物Ü，且須��ÿm無矛盾Ā44不\參照物
Ü_\樣l當地^出相異結果2v訴Ā情境變化之因，Ā源ý動力學之y

q矛盾，m矛盾ý所p基ý相]O置之動力學中ö`，然在純粹關Ï性空

間理論中，只要不ñ動力學，即可ÿ免2故吾人可ã納Q述â義ÿ<O置

者，乃不\時刻中不\`在物]特âv他`在物之共`關Ï……y然Nô
時，所呈現之\N性2=然當彼補充謂m等`在物<被假âým時刻ó彼



單子�空間之關Ï乃單子論yq÷題

萊氏]m課題之î期見解

時刻間恆â不動=時，m假設在關Ï理論Qy然無意義ÿD. 266; G. vii.
400Ā2m類增補l顯理論之弱2空間顯然不ký關Ï，v�m點者因明
顯ÏĀ而無法不自相矛盾2然須��，經uv�顯見之ÏĀ，關Ï理論或

可Ô高þ內在自}2

茲論÷N密W相關之主題ÿ單子�空間之關Ï2吾人þ知空間純屬理念，

乃抽象可能關Ï之Ö\2關Ï必恆�結為相關�之屬性2欲Ā現空間關Ï

之m種�結，須引入單子Ûv知覺2ým，萊布尼茨理當ý遇Ý大困÷

44m÷題困擾NW單子論，ÿ義而言，亦困擾所p��外部世界卻主
張空間主觀性之哲學2

÷題在mÿ空間關Ï不`在ý單子之間，僅`ý各單子知覺中之\時性]

象 2故空間q質為主觀，pÛÿ德所論2然則，不\單子之知覺因觀點

差異而不\Ā而觀點即為數學點，可能觀點之Ö\即可能O置之Ö\ 2

故萊布尼茨Āpz套空間理論ÿvN為主觀且ÿ德式，vÐ則ð供û觀]

ê物，即單子之Ā多觀點2÷×在ýÿû觀]ê物ç僅u觀點差異構r，

則主觀空間須純然主觀Ā但çv純然主觀，則觀點差異之基礎即失，因無

u確信現象為<p充Vy據者=ÿ Ā2

¿ 3 À

¿ 4 À

bene fundata

 ¿3 À G. ii. 444, 4503I, 378; iii. 357, 6232
 ¿4 À參見 G. ii. 253, 324, 339, 438; iv. 439, 48233 (D. 76; L. 311), 48435 (D. 78; L. 314); vii. 30334

(D. 102; L. 34032)2

審視萊布尼茨單子�空間關Ï觀點之演²，可更明m÷題q質2吾人_

見，vî�囿ý唯物傾向，確_靈魂置ý空間點OĀà漸悟空間非Ā，Ò

å益強調空間之主觀性，而淡化û觀]ê物2



v中期見解

<多�ñ_，=萊布尼茨ý1709�ûÓ，<當吾哲思o臻r熟之�，吾
嘗_靈魂âOý點中=ÿG. ii. 372Ā2彼�自mî期觀點è得學說之Ā多
_ð，và更am為確û基礎ñ深化論證2彼ÿá卻m等_ðq身源ý空

間之Ā在性，猶g用之駁斥üĀ在性2mó少為吾視v思想�展之\理î

Û2彼�ý1671372�間þ極近單子論，à因接觸笛t爾主義而暫ö個Ü
論傾向，待證Ā笛t爾動力學之不足Û<þ展即物質q質=之謬誤à，方

Ý�ý�2

萊布尼茲在 ，þ極接近單子論學說2他ü稱ÿ<s能從Û動
的q質證明……心靈`用ý自身……心靈`ýN點或中心，故不可V割1不
可朽壞1永恆不朽……心靈乃N微縮世界，涵~ýN點，uv觀念構r，
lÛ中心雖不可V，卻uĀ角構r=ÿ Ā21671�他更言明，v關
ýP帝�不朽的論證，Ā奠基ý點1ÿ刻1不可VÜÛ意動

ÿconationĀmó深學說44�l是và期理論欲解之÷題2<心靈q
身，=他續Ó，<確W`ý空間之N點，而物Ü則s據N×所2=<ç予心靈
大ý點之空間，則vþr物Ü，w 之性Ā故無法當Q呈現ý

自身2=然ç設â心靈`ýN點，則v不可V割且不可Ā滅2他�為物Ü
恆`NĀÜx心，mx心`ý物理點ÿphysical pointĀ，而靈魂則`ý
數學點ÿmathematical pointĀÿ Ā2

_�巴黎之_

G. I. 61

部V外ý部V

G. I. 5234

mî期觀點坦率��空間之Ā在性，v唯物傾向ð人聯想

ÿKarl PearsonĀ的中央電û交ü局概念2 萊布尼茲主張，心靈必]ý

感à]象所s刻之ĀÛ動匯聚×ÿ Ā2m學說o能解決點�ÿ刻之

÷題，亦o能ð供融¯之ĀÜ理論，m點]萊布尼茲ê很快顯明2故吾人

見vî期|開�表的單子論中，ý_述z類點外÷增第O類44形P點
ÿmetaphysical pointĀ，而數學點不再`為靈魂`身之所，僅為v視
角ÿ Ā2

t爾·皮爾遜
¿ 5 À

G. I. 53

D. 76; L. 311; G. iv. 48233



và期見解

 ¿5 À:科學文法;ÿGrammar of ScienceĀ，第ÐĀ § 32

然即使ým階段，空間�數學點仍保留超P期望之Ā在性2故<形P點=N
詞，ñÛ數學點即ĀÜ視角之斷言，öý1695�àð失2 mà，他仍言

Û視角，並恆ñ空間點之類比õÛÿ世界可ñ說um等點�視觀之ÿ

Ā2但他]稱m僅為類比，卻o明言類比之]象為`2他�

察覺m÷題，因à期著`中，他ÿ談 ÿubeityĀ之明確陳
述2他�為靈魂或可w限â性O置ÿdefinitive ubeityĀ，即`ýðÜ�
中，卻無法指�výüÜ�內之特â點ÿ Ā2v

晚�言論更趨vâÿ<P帝，=他言，<非憑O置臨在Ï物，乃憑q質Āv
臨在顯ýv直接`用2靈魂之臨在則性質迥異2謂v彌hy身，是ðvw

þ展性且可V割Ā謂vuÜ`ý物Ü每N部V，是ðv自Ü可V2_vâ

ýN點，或h佈ý多點，ö屬謬語，乃 ÿidola tribusĀ=ÿ
Ā2m純然vâ之論à，萊布尼茲轉向他題2Ā

則，他�無更善之說，僅言`在O類 ÿ限域性

ÿcircumscriptiveĀ1限â性ÿdeûnitiveĀ1充Ý性ÿrepletiveĀ，
V屬物Ü1靈魂�P帝ÿ Ā2Ā明確之陳述見ýô

ÿLady MashamĀ函ÿ<ÿN單純ĀÜĀ`ýð×或無×之
問，Ā乃言辭之¯ÿ因vq質不在þ展，而�v所表徵之þ展相關Ā故須

_靈魂置ývÜ內，即v當Q表徵ßá之視角所在2欲求更多，_靈魂囿

ý維þ中，無異欲_靈魂設想Û物Ü=ÿ Ā2ýmÛ吾所知悉之

v他段落，萊布尼茲ò�NÏĀÿ所p單子ö表徵\N世界，而m世界恆

被v設想為w類ý吾人感知空間之ð物2他確þNþ察覺，uþ展è論Ā

Ü多數性之論證，Ā預設Nû觀空間，故斷然棄m論ÿ<þ展之屬性，=他
言，<不可�ý靈魂，吾人亦不ê自ß之範疇ÿpredicament of
quantityĀè^v單N性或多數性，而ê自ĀÜ之範疇ÿpredicament of
substanceĀè之，即非自點，乃自 ÿthe primitive force of

¿ 6 À

G. ii.
438; III. 357

靈魂之O置性

N. E. 23031; G. v. 20536

部族幻象 D.
24536; G. vii. 36536

O置性

¿ 7 À N. E. 230; G. v. 205
瑪莎姆{人

G. iii. 357

原初`用力



operationĀ=ÿ Ā2m暗示動力學論證較þ展論證更yq44然
Û吾人所見，m見Ā÷rû2細究之Q，困惑i顯無解2他試圖藉物Ü關

Ï賦予單子O置ÿ單子雖無þ展，卻wð種O置ÿsituationĀ，即�Þ
v支Þ之機ÜÿmachineĀ，�他物構rp序之共`關Ï2<þ展物包含
多wO置之物Ā然單純物雖無þ展，卻必ýþ展中wO置，縱mO置無法

Ûo完r現象般 ÿpunctatimĀ=ÿ Ā2他ÿ言單純Ā

Ü雖無þ展，卻wO點ÿpositionĀ，m乃þ展之基，因þ展即O點之\
n³續Ý現ÿ Ā2因他亦力主無數點不能聚rþ展ÿ Ā，

吾人須設想mO點亦非`ýN點，乃`ýNÜ�2m觀點_特，卻明�ý

ÿNew SystemĀ44\N著`中，他亦言數學點乃靈魂之視角2
õ明靈魂�身Ü藉預â和諧結\à，他續Óÿ<吾人u是可解ÿ靈魂`ñ
藉N無可ÿà之直接臨在]ý身Ü，因靈魂在身Ü中，猶Û單Oÿ或單N

Üÿ法文` Ā`ýĀ單O所\r之眾ÜÿmultitudeĀ2= m<Ü�
內直接臨在=之謬論，藉指ñp機Ü或機Ü而顯�\理Ā然因機Üq身ÿ
u單子構r，]彼等O置之解Û又rð÷題2萊布尼茲謂靈魂不ê視為`

ý點，但可謂v藉]êÿcorrespondenceĀ]ýN×，故`ýv所活化
之y身ÿ Ā2然身Ü既u單子構r，顯見之問Ò生ÿ身Ü`在？

簡言之，萊布尼茲Ā般設計，öo能ûv逃öNû觀空間44m空間Y
ý各單子感知中現象性1主觀性之空間2單子無數而空間唯N，且萬可能

世界亦僅共享N空間44m理qê顯明ý他2 構r空間之Ā關Ï�O

置ó結ÿcongeriesĀ，不僅`ý單子感知中，更必為彼等感知所Ā�ì
握之ð物2萊布尼茲陷入之混亂，乃v視þ展Yý空間之ï價，亦ï示所

p單子論之yq缺陷2m類學說既ñĀÜÛ`，必vâ空間之Ā在Ā然欲

獲共`之ĀÜ多數性，又須暗中預設mĀ在2可謂 þ昭示現Ā世

界無法ñ單NĀÜõ明Ā萊布尼茲則證v亦無法ñ多數ĀÜõ明2故p必

要ñĀÜ外之ð概念奠基形P學44m任óÎoÿ2

G. ii. 372

 點標示 G. II. 253

G. II. 339 ib. 370

ð系}

unité ¿ 8 À

G. ii. 371

¿ 9 À

ï賓諾莎

 ¿6 À_詞ÿ形P點Ā之ð失，不可僅�因ý1696�單子ÿmonadĀN詞之ã用，因他仍保留他詞
44Û隱德萊希ÿentelechiesĀ1單純ĀÜÿsimple substancesĀ1形式ÿformsĀ等44縱þ
ã納單子N詞2



時間�變化

 ¿7 Àm觀點雖確被引為經院學說，然oý非ð2

 ¿8 À G. iv. 485; D. 78; L. 3142參見Latta 先生]m段落的註Û2關ý萊布尼茲在m�P思考的<�Þ
Û`而`在=之概念，s_在ä討靈魂�身Ü理論時再Ì討論2然而，萊布尼茲ñ嘲ÿ態þv決了

um理論è^出的觀點，即靈魂wpþ展性2見 D. 267; G. vii. 4022
 ¿9 À參見 D. 102; L. 340-2; G, vii. 303-4; ii. 3792

現在需要談談時間�變化2關ým×，sQ可參考的文獻段落少得多，且

據s所知，在萊布尼茲哲學r熟à，並無]m²Ì深入ä討2時間Û\空

間，是關Ï性且主觀的ÿ Ā2v主觀性þ

在 討論ÞĀm×s只想ä討v相]性2萊布尼茲�P並o清楚理

解v中ñÛ的意涵2v關鍵在ýÿ時間中Û\空間中，sQ只p<距

ö=，而無<長þ=或<點=2也就是說，sQ只p之_�之àÿÏ件並

非`在ý特â時間點，而是非\時�生的Ï件之間`在N種距ö，表Ô為

N者在÷N者之_2m距ö並非u時間點構r，因msQ不能說zÏ件之

間流逝了時間2v他Ï件可能Ïýv間44即可能`在Ï件在sQ所關
注的N]Ï件之N的_面，或在÷N者的à面2但當z個Ï件之間無v他

Ï件時，它Q僅wp_à關Ï，而無需N系列時刻V隔2þp任`Ï件能

持續任`時間長þ，因為時間長þ並不`在44`在的只是構r序列的
不\Ï件2sQ也不能說Ï件持續ýNÿ間，因為ÿ間並不`在2因m，

_不`在所謂變化的狀態，因為�暗示了³續性2例Û在Û動中，sQ_

pN系列不\的空間O置被相繼_據，但不會`在從NO置到÷NO置的

Þo2ª然，萊布尼茲主張時間是充Ā的ÿ Ā44m語
在關Ï理論Q，Û\在空間中，只能意味著Ā��生的Ā_距ö是無窮_

的2或者更確W地說，lÛ萊布尼茲所��的ÿ Ā，ç

z個Ï件僅被空無的時間V隔，sQ永遠無法�現m時間的ß，因m當s

Q說時間是充Ā的，sQ必須意指在任`z個給âÏ件之間總`在÷NÏ

件2但m觀點並o解決³續性的÷題2

參見 D. 244; G. vii. 364; ii. 183
第 IV. Ā

D. 281; G. VII. 415

N. E. 159; G. v. 142



單子論]時空�Ï物關Ï持非]稱觀點

ê用ýÛ動時，m觀點不ê表述為物Üÿ間從N×跳到÷N×，然à停留

óQNl跳躍2因為�_暗示在³續跳躍之間流逝了時間，而關Ï性觀點

的q質在ýþp時間流逝ÿ在空間中_據ðNO置，�_據QNO置之

間，`在的是時間P的距öÿtemporal distanceĀ，而非時間P的長þ
ÿtemporal lengthĀÿ Ā2sQ也不能說Û動物Üp時在

Û動，p時靜kĀÏĀP，按�些詞語的�常理解，它永遠不可能×ý靜

k或Û動狀態2說N物Ü×ý靜k，只能意味著它在空間中_據ðNO

置，�z個彼m非\時�生的Ï件是\時的ÿ\時性`為N種終極關

ÏĀ2而說N物Ü在Û動，則意味著它_據ðNO置�_據÷NO置是相

繼的2但um出�，即使×用無限多個相繼_據的空間O置，sQ也永遠

無法Ô到Û動的<狀態=2完y相\的論證_適用ýN般的變化，而lÛ

sQ所見，Û動或變化的狀態]ý萊布尼茲的活動學說是絕]必要的2

參見第 131 頁

¿ 10 À

 ¿ 10 À參見 G. iv. 5132據s所知，除 1676 �:哲學史檔案;(Archiv f. Gesch. der Phil.) I. 213-4 中的
討論外，w無v他關ýÛ動÷題的ä討，而ü文]萊布尼茲哲學r熟時的思想啟示甚微2

時間的關Ï理論比空間的關Ï理論更為悖謬，原因在ýÞ去�o來並不`

在ý�當Q相\的意義中2m外，萊布尼茲��Y_的時間在q質P優Y

ýà續的時間ÿ Ā，並且可能`在N個Ā初Ï件，即創世ÿ

Ā44�些��大大增à了維持時間O置相]性的÷
þ2再者，在所p單子論中，`在著Ï物�空間Û時間關ÏP的非]稱

性，據s所知，除了自sÿEgoĀ顯然的持續性外，並無v他理u支持m
點2v主張是ÿĀÜ在時間中持續`在，但並不Ý佈ý空間2

G. III. 582 D.
274; G. VII. 408

\N時間點P空間O置的差異顯示ĀÜ的差異，但\N地點P時間O置的

差異則不顯示m點2時間序列u謂詞之間的關Ï構r，空間序列則`在ý

ĀÜ之間2]ýmÝ要假設，萊布尼茲oð出任`論證2�是常識在Ï物



萊氏含混主張時空wû觀]ê物

�面P混亂形r的觀點，並�P被所p單子論不à批v地借用2即使那些

自�]待時間�空間極v相�的人，]m也鮮少討論，�顯示心理學想像

力的強大�響力，Ā屬_特且不~2

因m，萊布尼茲�P或多或少不自覺地擁pz種時空理論ÿN種是主觀

的，僅ð供每個單子感知之間的關ÏĀ÷N種是û觀的，賦予感知之間的

關ÏN種]ê物，m]ê物`在ý感知的]象中，且]所p單子乃ó所p

可能世界ö為\N2萊布尼茲lý_m]ê物視為<純粹理念之物=1

<理性`在=1<心智ĀÜ=2s願簡要Ýw，�些貶義詞僅適用ý主觀

的時空，而不適用ýv在感知之外必然`在的]ê物2�_�ÞÝ述單子

論所依據的論證來Ôr2

萊布尼茨言Óÿ<物Ü乃ĀÜ之聚\Ü，非q質P單NĀÜ2故m，物Ü
各×必`不可VĀÜ=ÿ Ā2  m論ç空間Û 所言純

屬主觀1且þ展物Ü僅為現象，則_ð解無形2萊布尼茨÷N力證單子差

異之論ÿv自謂可比�`證明 Ā謂ÿç單子無異，則充Ā空間中

之Û動_無意義44蓋每×僅能容納�_等\之物ÿ
Ā2m論ÿñ×所概念，而m×所非僅`ý單子知覺中2m說更可聯

結v<動源Ý佈物質=之論ÿ因Û動原理Û是h佈，故必p隱德萊希Ý佈

物質ÿ Ā2空間時間wû觀性之÷N理據在ýÿÐ者乃可能�

現Ā共w之秩序，且創世àv`在方式pwýY_`ý神心之態2據�，

萬物肇始時þñ神聖數學è算`在之極ß，<考ß時空之容�ÿ或可能`
在之秩序Ā=ÿ Ā2m可能秩序ý創世_僅`神

心ÿ Ā，然創世à則ñ他態`續Ā萊布尼茨明言空間非Û神般

必然`在ÿ Ā，然空間`為神智純然]象則必w必然性2故須

SVO者ÿ(1) 神心之時空，(2) 各單子知覺之時空，(3) 創世à方`之û
觀時空2m第O類ý萊布尼茨仍屬關Ï性，故v言ÿ

D. 38; G. II. 135 ¿ 11 À
ÿ德

G. II. 295

D. 219; L. 221; G. VI.
608

G. VII. 330

D. 102; L. 341; G. VII. 304
G. VII. 377

G. VI. 405

D. 209; L. 408; G.



Āÿ<單NĀÜÝ在，v自�`用使彼mĀ然Vö，且恆變v關
Ï2= 關鍵在ýÿm關Ï`ý單子間，非`ý單子之Ā知覺間，乃不可化
}之關Ï，非單子形容詞之r]組\2ý\時性尤為顯明，且�預設ý知

覺概念中2çm為�，則u知覺è^\時性Ā為ô命Ā環論證2

VI. 598

 ¿ 11 À參見 G. II. 301ÿ<因單子或ĀÜ}N原理Ý`物質，故必p現Ā無限性——蓋無V或V之V不
含單子2=



第 X IĀ

單子通性

知覺

Î述單子之共性，首è � 2單子必w知覺，v證多方ÿ(1)ÿ
Ā單子<不可w形相，v則_p部V2故單子自身

ý特â時點，唯憑內在質性�`用pwý他——m無非v知覺ÿ即複\Ü
或外物ý單子中之呈現ĀÛv欲求ÿ即uN知覺轉向他知覺之趨向Ā，Ð

者Ā變化之q源2= ü言之，因 ，單子必p異Ā然既無部

V，v異僅在內在狀態Ā而經驗所示之內在狀態，非知覺即欲求2(2) ÷
p動理之證ÿ Āÿ<因世界充Ā，萬物相繫，物
物à動隨距而異，且因反`用Ø他物�響2故各單子ö為活鏡，或w內在

活動之鏡，依v視角�現ßá2= 顯見萊布尼茨o用m證自證vw知覺，
蓋mývÜ系中þ預設ý動理學2故<萬單子öw知覺=之證，Āñý身

w知覺為_ð2所證者，乃萬物öuw相�知覺之\類ĀÜ構r2

知覺 欲求 D.
209; L. 407; G. vi. 598

不可辨者之\N

D. 210; L. 409; G. vi. 599

萊布尼茨自身w知覺44或謂`非ý非ý謂詞之世界44從ou更深原
理è得2<靈魂知物，= v言，<因神置表徵外物之理ýv中=ÿ

Ā2<神妙乃ó_者，在ĀĀÜ各依v
視角�現ßá=ÿ Ā2知覺所ñ為_，因不可解`]象þý感知

者之`用44ĀÜ永不à動2故雖�]象相關且ÿ}略Ā\時，v源絕
非]象，而純在感知者q性2機緣論þ為m見鋪路，v說謂心能知物而Ð

者不可à動2萊布尼茨之ß，在_原為Ð者所設之論，擴Û無限ĀÜÿ

Ā2

D. 251; G.
vii. 375. ÷參 D. 27536; G. vii. 410

G. iii. 464

D.
27536; G. vii. 410

óç 之義，乃<多中之N之表徵ÿ
Ā=ÿ Ā2ý表徵之義，萊布尼茨界â甚明ÿ<N物表徵他
知覺 l'expression de la multitude dans

l'unité G. iii. 69



欲求

知覺非源ý被知物]感知者之`用

物，... 在Ð者可述者間`恆常規ß之關Ï2猶�視投�之表徵原物2表徵
�ýĀ形，乃N屬類，自然知覺1動物感覺1智性知識öv種w2ý自然

知覺�感覺中，可V之質料物h佈眾`p者，而能表徵或呈現ýN不可V

`p者或w�元}N之ĀÜ中，即為þ足=ÿ Ā2v又言ÿ<表徵
者�被表徵者無需相�，ÿ須`ð種條件之類比...故物之觀念`s心，無
非神——物�心之共創者——賦心ñ思維à能，使v自Û`中抽繹�物
之è論y然相ê者2是ñ，雖X之觀念非即X形，然可um^出�X中經

驗必證之�理=ÿ Ā2Û是，知覺�÷�_â和諧

SV，僅斷言各單子狀態依Āðß則�他單子\時狀態相ê2ml\_論

ÿ見 Ā44\時性þ含ý知覺之â義2然知覺中÷w<多之綜
~或表徵=要素，非_â和諧可獨涵Ā故m要素須銘記並強調2

G. ii. 112

N. E. 71637; G. vii. 264

第TĀp

論Û ，除ĀÜ活動性所述外，�無可增2萊布尼茨謂ÿ<欲求乃uN
知覺趨向他知覺之傾向=ÿ Ā，v構想類ý意à2ĀÜ形式之q

質為力，含類感覺或欲望之質，故近ý靈魂ÿ Ā2

單子內知覺依欲求ß或善ā目的因而相生ÿ Ā2

然唯限ý自覺單子之意à，明確u欲望]象顯�善而決â2萊布尼茨ým

點�為含混，容à再論2

欲求

G. iii. 575
D. 72; L. 301; G. iv. 479

D. 210; L. 409; G. vi. 599

萊布尼茲的 之所ñ獨特，在ý他v�外在Ï物]感知者p任``

用2v理論可視為ÿ德理論的]û面2ÿ德�為物自身是表象的因ÿ或y

據Ā，卻無法�Þ表象被�知2 相反地，萊布尼茲v�因果關Ï，但�

�知識的`在2他]因果關Ï的vâ，源ýv]<超越`用=的y面v�

44lÛsQ所見，�源自他_個wĀÜ理解為永恆涵~所p謂詞的觀
念2<s不相信，=他說，<任`容許單子交à`用的Ü系可能rû，因�

知覺理論

¿ 1 À



類`用yq無從解Û2況且，m種`用純屬多餘——單子`需賦予他者v
qþ擁p之物？m即ĀÜ之q性ÿ當Q蘊含o來2=ÿ Ā2他在

首l略帶試ä地õ述ĀÜ相à獨û之說，v論證基礎清p可

辨，甚w啟�ÿ<çsQ理解到，�生ý每NĀÜ之Ï僅是v自身理念或
完u概念的必然結果ÿ因�理念þ涵~vy部謂詞�Ï件，並展現u個ß

áĀ，則可謂——雖不\d例卻w深意——特âĀÜ從不`用ý÷N特
âĀÜ，亦不Øv�響2=他²而õ明，除思想�知覺外，w無他物能`
用ýsQ，而�些ö為當Q狀態之Í生物2<çs能清p洞見當Q�生ý
s之NW，便能預見s_經�之y部Ā縱使萬物湮滅，唯P帝�s獨`，

m預見仍_Ā現=ÿ Ā2

G. ii. 503
1686�1o

G. iv. 440

 ¿ 1 À例見:純粹理性批v;，哈滕斯坦ý，1867�，頁3492

m知覺理論無疑顯得矛盾2ç無因果聯繫，外在Ï件�生時，sÿ\n產

生]外在Ï件的�知，m說看�荒謬2然則，主張外在物`用ý心靈而產

生知覺之理論，q身亦多可ð2vN，m說無法解Û永恆�理之�知2s

Q不能假設命題<ÐàÐ等ý四=每當被心靈意識到時，便`用ý心靈2因
<因=必為Ï件，而m命題非Ï件2故須��，ð些知識並非u被�知的

命題所引�2既þ��m點，便無理uv�NW知識ö可能÷pr因2據

s所知，萊布尼茲雖o明用m論證，但vý 首卷力證永

恆�理屬y賦，或�m觀點相關2因依v理論，NW知識�永恆�理\屬

y賦，即所p知識ö源ý心靈q性，而非感à]象2萊布尼茲所用論證更

為p力ÿ他直指感à]象的因果`用Ā不可解2<s反]m等Ā俗之見，=
萊布尼茲言，<謂Ï物�像經感à器à傳遞ó靈魂2因無法設想p`_Ó
或媒Ï能_�像自器à輸�ó靈魂=ÿ Ā2陳述m類見

解，þ足顯v<Ā俗=2然當萊布尼茲附和 ，稱<無法解Û非物
質ĀÜÛ`Ø物質�響=ÿ Ā時，v所用論證雖深刻�

響v理論建構，Ā則無權ã用44因他主張唯p單子`在，則縱使知覺
u外引�，仍是\類`用，而非v所暗示的純粹物質]心靈之`用2心物

關ÏĀ為眾單子間之關Ï，非z種yq相異ĀÜÿ心�物Ā之關Ï2

:人類理智ð論;

D. 275; G. vii. 410
笛t兒學~

D. 276; G. vii. 410



洛采]m觀點之批評

_â和諧

ýv 中]單子獨û性ð出批評，s�為m

�暴露v]萊布尼茲y基的嚴Ý誤解2<s無法�\m表述ÿ單子無
ÿĀ，=他稱ÿ Ā，<因vy無理據，且o斷排除了尚待商榷之Ï2=
ç洛采þ憶Û_文 所列邏輯論證44證明çĀÜ`在，則
每NĀÜ必為v所p謂詞之源44便不ô`m論斷2ç他記得自身哲學
44在緊接篇Āÿ Ā中，他明確ñ<超越`用不可解=為

u�棄Ï物多元論44ç他記得自ý主張ÿÏ物之}N性q質P即單N
因果序列之}N44çP述任N考ßþ現v心中，他q當自慎，不ô貿
然抨擊2當sQ理解，]他而言Ï物即單N因果序列，則容許Ï物交à`

用之荒謬性þr直接矛盾2因果Ðß背反44當Q每N元素必pv果，
然o考ßuÜ當Q則無法斷言任`結果44s�為洛采]m從oà清2
他滿足ý論述多元性時Y斷言l題，轉向vMÿ}N性Ā時又斷言反題2
但Û他所為，ü稱z因果序列可交à`用，Ā為直接矛盾Ā即便m矛盾Ü

現�ĀÐß背反，亦÷謂v�者荒謬2故洛采]萊布尼茲之批評，�更多

源ýv自身思緒混亂，而非萊布尼茲之謬誤2單子論�N元論\w]Āy

基，單子論者必Û萊布尼茲，]àĀÜ相à獨û2

洛采 :形P學;ÿ§§ 63367Ā

§ 63
第Ðó第四Ā

第N卷第}Ā

為解Û感知Û`ð供當Q外在Ï物的知識ÿ儘管非源ý�些Ï物Ā，萊布

尼茨ð出了v哲學Ü系的巔峰概念44他用ñ標�自身Ü系的構想2他
lý自稱< Ü系之`者=2預â和諧可謂v哲學中Āð他自î的

創見2Û\ĀÜ相à獨û的觀點，m構想無疑Ø �展�程啟

�2他所用ñõÛ的鐘錶比喻，可見ý Ûv他 著

`，甚ó 筆Q 2而 思想中思維�ÿþ的關Ï，Ā�萊布

尼茨學說中任意z單子的關Ï極v相�2萊布尼茨相較ý機緣論的優勢

ÿ他亦充VÛ用m優勢Ā在ýÿ�Þ每種ĀÜ的內在活動性，他得ñ在無

預â和諧

笛t兒哲學

赫林克ï 當ï機緣論者

笛t兒
¿ 2 À

ï賓諾莎



需神持續~預Q，維繫所p序列的和諧2m優勢在ï賓諾莎Ü系中þ然確

û，但在 式機緣論中則付之闕Û2機緣論主張ÿ因物質q質w

被動性，物質中]ê心靈變化的改變，必u神每l直接Û`Ā現2反觀萊

布尼茨Ü系，僅需初始_蹟啟動所p鐘錶ÿ Ā44v餘ö自然
ÛÌ2sQ可èn，萊布尼茨始ý笛t兒學~的心身和諧÷題，²而在v

單子論中�現能解Û更ÿ現象的深�和諧2他�為預â和諧可獲Y驗證

明ÿ心身關Ï僅pO種可能解Û，而O者中ñ他的理論Ā優ÿ

Ā2÷z種解Û自是 ÿ直接因果`用Ā�機緣論Ü系ÿ即

神ý每l意à活動之�`用ý物質Ā2只要物質的完y被動性rû，萊布

尼茨假說確屬Ā佳解2然而他o納入考ß的赫林克ï�ï賓諾莎Ü系ÿ赫

林克ï甚óo被ðÛ，萊氏或不知v人Ā，]m÷題的Ā多優解，Ā為萊

氏ü稱獨p之創見2試比較ï賓諾莎 第Ð部命題TÐ之õ述，饒富

趣味ÿ<構r人心觀念的]象中�生的任`Ï，必被人心所感知Āü言

之，üÏ物之觀念必`ý人心中2即ÿç構r人心觀念的]象為物Ü，則

ü物Ü中無任`Ï變能不為心靈所感知2=um理論顯見，萊布尼茨的感

知論�預â和諧說，或深Øï氏啟�2惜P萊氏o更深入ä究m親緣性更

高的假說2

馬勒o朗士

G. III. 143

G. III.
144 物理流溢說

倫理學

 ¿2 À參見路德維希·施泰因，:機緣論起源考;，:哲學史檔案;，卷N，頁59註2萊布尼茨þý指
ç剽ú赫林克ïm喻，然þ泰因指出ü比喻當時流布甚ÿ，來源眾多，無需特w註明出×2

預â和諧Ā為感知`用�單子相à獨û性的直接è論2萊布尼茨õÛÿ

<每N單純ĀÜ1靈魂或�單子之q性，ö使và續狀態�繼_態Ām即

和諧之r因2神僅需ðN單純ĀÜ依v視角，初始即rßá之表象Āum

即可è知ÿü表象必恆常Û是Ā且因所p單純ĀÜ恆常表象\Nßá，故

彼m間永`和諧=ÿ Ā 2每單子恆常表象yßá，故

Ā單子ý每Nÿo的狀態ö相ê44因v表象者Ā為\Nßá2]m
質疑ÿ單子感知序列之ÛÌ或快cpwÿ:形P學;§66Ā2彼稱o見
萊氏]m÷題之回ê2然v�遺á þð出相\ú問ÿ

Ā，而萊氏þ`覆ÿ Āÿ<ç時距較長，v間_插

D. 278; G. vii. 412 ¿ 3 À

洛

采

克拉克 G. vii. 3873
8 G. vii. 415 and D. 281



入更多³續相�狀態Āç時距較短，則狀態較少2蓋時間中無�空，亦無

凝聚或穿�ÿç容m喻Ā，pÛ空間之理2=ü言之，lÛ 之ß

�ÿþr比例，Ï件之數亦�時間r比例2無論m答Û`，顯見çĀ單子

ö�現當Qßá狀態，則必彼mn調Nô2或許更äu感知出�，演繹預

â和諧ÿç��吾人w外在世界之感知，即可論證m亦適用ýv他ĀÜĀ

預â和諧u是得證2

原初質料

 ¿3 À÷參G. i. 382332

尚待ñ單子論õÛ心身關ÏÛĀÜ之主動性�Ø動性，m當為QĀ課題2



第 X I IĀ

靈與身

單子關Ï自m當ý考

笛t兒�ï賓諾莎論靈身關Ï

Î當轉入單子學說之yð 域2m_吾人所論ö孤û單元，而Î須關注v

相à關Ï2Ā則m問題ýÐ元Ü系中，即心物關Ï之÷題2v常見wÜ形

式，乃 2ä討m關Ï時，萊布尼茨引入ð概念44
2m概念雖þ蘊含ý 論，然ý心身理論中，v乃相]ý他單子

之主動性而生2經m關Ï，主動性�Ø動性ö獲ð義2umñ降，萊氏哲

學原創性稍減，彼Ā主要ô力_�p理論ÿ尤ñ 學說為要Ā調適

ý單子論，憑藉主Ø動關Ï，縱在vâ Q，仍能化用Ā說2故吾

ñ為，當ý萊氏哲學中劃V鮮明界線ÿ_m所論多w原創性Āàm所論則

多襲自ï賓諾莎ÿ雖o明示Ā2

心�身之關Ï Ø動

性 原初質料

ï賓諾莎

超越`用

心身關Ï之÷題，向為 所Ý2 主張心靈可直接`用ý物

質44藉改變精氣Û動之方向ÿÿ非vßĀ，然m說ý門人摒棄，v理
甚明2彼¯悟得ÿç心物為ÐĀÜ，則不可假設v能交à`用2m見Í生

ÿ謂神ý吾人意à活動之�驅動身ÜĀ，Û÷端之 2

à者近ý萊氏學說，謂心身非異質ĀÜ，乃\NĀÜ之雙Ý屬性，v樣態

形r�Ì序列2心靈即身Ü之觀念，身Ü之變必伴隨v觀念ÿ即心靈Ā之

相ê變ÿ無需交à`用Ā2然萊氏�現物質q質非ÿþ，且物質必w複多

性，Òð機緣論�ï賓諾莎理論ö不可用2故彼需ð心身理論，而m需求

無疑為 之主因 2m說ýõÛ心身關Ï時極盡精妙，茲當試述

之2

笛t兒學~ 笛t兒

機緣論 ï賓諾莎理論

預â和諧說
¿ 1 À



萊氏觀點要略

單子O階

 ¿ 1 À沃爾{哲學中，Ā單子之和諧þ不`，ÿ餘心身之和諧2

簡言之，v學說ÛQÿ既�Ā`在者唯單子，則身ÜĀ為無限單子Ö\之

顯現2然Ā單子感知明pþ各異，感知較清明者主動性i強2當N單子之

變可解Û他單子之變時，_者稱主動，à者稱Ø動2故ýs身中，s自身

之單子感知Ā清明，可謂]主^44因v相]ý他單子呈主動，而他單
子呈Ø動2

Ā無�l交à`用，v表象乃預â和諧所ô2故心為N，身為多，v間無

相à`用2然就心靈w清明感知而言，身中Ï變之因u可溯ó心靈Ām義

Q，心靈`用ý身並主^之2m乃理論ý要，茲當ý析2

首Y，單子階�中pO大類w，v界線並非ïoV明，而是相à交融2�

些是 1靈魂�精神2赤ø單子ÿ亦稱形式或 Āw備ĀP

限þ的知覺�慾望Ā它Q擁p類�靈魂之物，但無任`嚴格意義P的靈

魂2靈魂則憑藉記憶1情感�注意力pwý_者ÿ

Ā2動物擁p靈魂，但人類w備精神或理性靈

魂2精神涵蓋高ý人類的無限階�，包括 � ，v差異僅在程þ而

非q質2精神u自s意識或}覺1]P帝�永恆�理的�知，ñÛ所謂理

性的擁p來界â2精神不像靈魂僅�現Ø 物ßá，更�現P帝q身2它

Qum構r 44唯在m關Ï中，P帝方�l擁p良善[
]2精神亦不朽ÿ它Q保p依賴自

s記憶的Ó德\N性，而v他單子僅是永續`在，意即v數值\N性不變

卻不自知2

赤ø單子 隱德萊希

D. 19031; G. vii. 529;
D. 220; L. 230; G. vi. 610

精靈 y使

P帝之城 G. vi.
62132 (D. 231; L. 26738); ]照 G. vi. 169



活動�Ø動

知覺之完備þ�明pþ

就知覺清pþ而言，單子被稱為活動或被動2  萊布尼茨指出，sQ仍
可�俗地說NĀÜ`用ý÷NĀÜ，只要N者的變化能解Û÷N者的變化

ÿ Ā2但<單子的支Þ�從屬關Ï，就單子自身而
論，僅在ýv完美程þ之差異=ÿ Ā2<N單子的樣態之所ñr為
他單子樣態的觀念原因，在ýv顯現的理u使P帝在創世之初便為他單子

á排相ê樣態=ÿ Ā2因m，身Ü在m意義P依賴心靈，因身Ü

變化之理u`ý心靈2萊布尼茨²NnõÛÿ靈魂i完美且知覺i清p，

身Ü便i從屬ý它Ā靈魂i不完美，則i從屬ý身Üÿ Ā2

他又言ÿØ 物在v完美範圍內可謂活動ý外，在v不完美範圍內則可謂

�Ø他者`用2故活動性�因ý清p知覺，被動性�因ý模糊知覺2當N

Ø 物包含]他者變化的Y驗解Û時，便較他者更完美，並可謂`用ý他

者2單子間的�響純屬觀念性，�ÞP帝在調節他者時關注 而Ā

現[ ]2凡趨向更高完美程þ之ĀÜ即活動，趨向
更P者即被動2任`w知覺之ĀÜ中，活動帶來j悅，被動帶來痛èÿ

Ā2

¿ 2 À

D. 79; L. 317; G. iv. 486
G. ii. 451

G. ii. 475

G. vi. 138 ¿ 3 À

P�單子

G. vi. 615 (D. 225; L. 245)
G.

iv. 441

 ¿2 Àm活動性之意涵不可�ĀÜq質之活動性混淆2

 ¿3 À參見ï賓諾莎:倫理學;第五部命題T2

�被動性相]之活動性，迥異ýĀÜq質之活動性2<從形P學嚴格意義
論活動，=萊布尼茨言ÿ Ā，<即ĀÜ自�且依v
q性所生之`用，凡�l之ĀÜ僅活動，因除P帝外，萬物ö源自自身

——蓋Ø ĀÜ不可能相à�響2但ç視活動為完美之Ā踐，被動為v反
面，則�ĀĀÜ之活動僅在v知覺ÿs��m屬nÝĀ�展並趨清p時`

在，被動僅在知覺趨ý混亂時`在Ā故ý能感Øèl之ĀÜ中，NW活動

öā向j悅，NW被動öā向痛è2=

N. E. pp. 21839; G. v. 195



m理論充滿 思想的迴響 ，v中活動性包含z要素ÿ完美性�知

覺清pþ2顯然萊布尼茨o混淆Ð者，且視v必然相³2他更確信，m用

法可涵蓋�常所謂活動�被動之案例2然m觀念需²Nnõ明，<]÷N
單子之變化ð供Y驗解Û=N語亦然2s�為v解ÛÛQÿ

ï賓諾莎
¿ 4 À

 ¿4 À參見ï賓諾莎:倫理學;第O部命題N等2

唯精神q身即為善ā目的ÿ赤ø單子�靈魂僅為v手段2精神中，意à恆

u善之理性決â ，意即吾人追求自vĀ善之可能 2故ç恆`l確v

斷，則恆Ìl確ÿ Ā2  u是，因l確v斷繫ý清p知覺，吾
人之完美程þ×決ý知覺清pþ2意à活動中ÿ�常所謂活動×Ā，轉向

ð知覺之Þ程被感知為u內決âÿm為v恆常q質Ā，故吾人知覺óm為

清p2然感覺中ÿ�常所謂被動×Ā，ð知覺虛Ý地顯現為外來，故吾人

知覺混亂2吾人o察v�Y_知覺之關聯，Ò陷ý不完美2故萊布尼茨使

用活動�被動Ð詞，雖��俗用法非y然無ñ，然Þþ緊密聯繫恐非明

智2

¿ 5 À ¿ 6 À

G. vii. 92 ¿ 7 À

 ¿5 À G. iv. 454; v. 171 (N. E. 19031); F. de C. 62 (D. 182)2
 ¿6 À�帶而言，m乃Ā�充足理u�可能充足理u之w2NWĀ�充足理uö為P帝或自uØ 物

之意à決â，且恆uÿ�Ā或虛Ý之Ā善之知覺所決â2然理論P，不僅吾人，P帝亦可能追求
ā，m時ā之知覺即為充足理u2故Ā�充足理u屬目的因，且ñÛ善之參照2參見_文§152

 ¿7 Àm觀點~ý萊布尼茨反駁ÿ例Û隱含ý\書頁95Ā，僅因神學考ß使然2mĀ為v理ê持à之
唯N觀點2

故<包含]÷N單子變化之Y驗解Û=N語，須\時關聯完美性�知覺清p
þ理解2因預â和諧，不\單子之變化相à關聯Ā然 之變化，主

要為精神中相ê變化而` 2故]Q�單子Ï件ñ充足理u或目的因解

Û，僅在考ßð ÿv相ê變化為善Ā時方可能2然當mP�單子

自u卻因混亂知覺擇ā時，目的因解Û即失效，ü單子Ò被視為被動

44因v趨劣之終極理u不在自身，而在w×之相ê變化2

Q�單子
¿ 8 À

P�單子

 ¿8 À關ý萊布尼茨m點矛盾，參見 2§ 124.



<原初物質=為各單子之要素

P述理論顯`多×闕漏，恕不贅述 2õ明被動性�原初質料之關聯更為

關鍵2萊布尼茨þSV五術語ÿ Āÿ<(1) 原始隱德萊希或靈魂，
(2) 原初質料或原始被動能力，(3) Ð者構r之單子，(4) 質ß或l�質料
或p機機器ÿ無數Q屬單子匯聚而rĀ，(5) 動物或形ÜĀ質ÿu支Þ性
單子}\為N機器Ā=2m外，靈魂�身Ü之聯繫僅能�Þ原初質料õ明
2故欲理解身心聯繫，須Yä究原初質料`為單子要素之q質，Ûv

�動力學中原初質料之關聯2

¿ 9 À

G. ii. 252

¿ 10 À

 ¿9 À主要闕漏在ýÿNĀÜ之活動`ñ]ê他ĀÜ之被動而非活動，�無理據2萊布尼茨�視m為
ð種v然ĀÛv所言ÿG. iv. 440Āÿ<N者表Ô之增強或^ô他者表Ô之減弱2=

 ¿ 10 À G. ii. 520, 248; vi. 546 (D. 169).

在各單子中`為元素的原始質料，vÝ複產生了動力學中的原始質料2它

等\ý每個單子的被動性或被動力1混亂的知覺，ñÛnÝ的p限性2P

帝能剝奪單子的 44即構rv身Ü的單子Ö\44但祂無法剝
奪單子的原始質料Āç無原始質料，單子_r為純粹現Āÿactus
purusĀ，亦即P帝自身ÿ Ā2因m，單子藉u原始質料而Sw

ýP帝，並r為p限之物Ā��為萊布尼茨所言<混亂知覺ñÛ物質或無

限複多性=之意ÿ Ā2萊布尼茨ô函 時ûÓÿ<çsQ_
物質理解為]\NĀÜ恆常q質之物，則可隨ð些經院學者，_v理解為

ĀÜ的原初被動力Ā在m意義Q，物質既非ÿþ亦不可V割，然v乃構r

ĀÜ之可V性原則或v內在要素=ÿ Āÿ1687�Ā2s�為，�
是他首lñ<ð些經院學者=所賦予之意涵，_原始質料引入單子論Ü系，
且帶pð概念的試ä性2但他mà始終]持m義2原始質料並非ÿþ之

物，而是ÿþ性的_ð2m被動力�<隱德萊希=ÿ能動力Ā結\，構r

完u的單子，並永遠附屬ýv單子2  ĀÜç混亂地表ÔÏ物，則wp
形P學意義的物質或被動力Āç清p地表ÔÏ物，則wp能動力ÿ

Ā2單子Ø制ýØ動狀態ÿpassionsĀ，故非純粹之力Ā

l�質料

G. ii. 325

G. iii. 636 阿爾諾

G. ii. 120

¿ 11 À

N. E.
720; G. vii. 322



原始質料`為p限性1複多性�物質的y源

它Q不僅是Ì動的基礎，亦是阻÷或Ø動性的基礎，vØ動性`ý混亂知

覺中ÿ Ā2ĀÜ盡v所能`用，除非Ø阻Ā而除非源ý內在，

v則vØ阻非屬自然2當N單子被稱`Ø÷N單子阻礙時，ê理解為v自

身]ü單子的表象ÿ Ā2m外，萊布尼茨�為，ĀÜ內的阻÷僅

是阻礙v自身活動，m論並無荒謬之×ĀsQ需要N個`ýp限Ï物中的

限制原則，Û\Ì動者中的Ì動原則ÿ Ā2

G. iii. 636

G. ii. 516

ib. 257

 ¿ 11 À G. ii. 306Ā÷參見 G. iv. 511 (D. 120)2

m原始質料理論中p數點饒富�味2首Y，觀察萊布尼茨� ]p

限性õ述之差w�w啟�性2ï賓諾莎言ÿ<凡Ø\類Ï物限制者，稱為
自類p限=ÿ Ā2故p限性`ý�他物的關Ï中，p限者

非自s持`2然萊布尼茨的原始質料非關相]性，而是各單子q性之N

環2各單子Ø限非因他物，而在自身Ā  因mP帝非p限單子之總和，
而是q性截然不\者2�m相關者，乃被動性�ñ物質�無限複多性之方

式ÿ Ā2清p知覺世界之Ó唯N，即P帝知覺世界的方式44
亦即Ûv�Ā所是2然混淆知覺世界之Ó無窮2是ñ

僅容許NOP帝，且唯當v他ĀÜöw或多或少的混亂知覺時，方�v相

容2物質既是]無限複多單子的混亂知覺，故ý雙Ý意義P預設原始質

料ÿ既為複多性之源，亦為複多性被知覺為物質之u2m引 sQó各單

子內原始質料�動力學中原始質料之關Ï2s�為ÿ儘管僅屬è論Ā，動

力學â義的z要素44不可入性ÿimpenetrabilityĀ�d性ÿinertiaĀ
44Vw]êýzÏĀÿ單子因視點而異，ñÛ被動性^ô單子]ð知
覺之阻÷2mÐ者ö涵~ý混亂知覺中2唯獨P帝能y然清p視物，祂無

視點44]祂而言，空間Û�`學所示，無m×或彼×之V2NW點在
�P帝的關Ï中ö等\ÿ Ā，時間部V亦然2故視點為

混亂知覺之N部，因而屬原始質料Ā而視點之差異即不可入性之源2\

ï賓諾莎

倫理學 i. â義 2

¿ 12 À

G. III. 636
不可V辨者的\N性

G. iv. 439; ii. 438



亦為單子à聯之u

萊氏靈身關ÏÐ說

理，uý被動性或知覺之模糊性，既p的知覺無法引�更清p知覺\N物

時ê得之ð知覺Ām或可è為d性之源2然需注意，動力學所用之原始質

料�單子論所用者`p差異ÿ動力學中，m詞�常指ñp限ÿþÿ源ý無

限單子ĀĀ而在單子論中，則ê用ý各單子的相ê性質44即那種需經
Ý複方能產生ÿþ的性質2

 ¿ 12 À參見埃德曼ÿErdmannĀ，:哲學史ý要;第Ox，ï林，1878�，第Ð卷，頁1502在N篇
極w啟�性且�篇深wï賓諾莎ô彩的論文中ÿ可能ûý1676ó1680�間Ā，萊布尼茨ÿ直接ã用
ï賓諾莎的p限性â義ÿ<p限即]v自類ð物的vâ=ÿG. VII. 196Ā2但他隨à指出，mâ義�
不適用ýöh個Ü2

混亂知覺�觀點的聯繫，亦解Û了關ý單子à聯性的N些ó深論述2萊布

尼茨指出ÿ<ç世間僅p精神Ü，它Q_缺Q必要的聯繫，亦無時空秩序
可言2m秩序需物質1Û動Ûvâß方能維繫=ÿ Ā2唯獨P帝

超脫ý物質Ā脫ö物質的 物_背önÝ秩序，斷絕ýßá的³鎖Ü系

ÿ Ā2萊布尼茨更駁斥y使乃脫ö軀Ü之靈的說法2他

強調，剝除v形Ü�空間O置，即等\_v 出u時空關Ï構築的ßá聯

繫�秩序ÿ Ā2m類論述ö可溯源ýÿ空間O置源ý觀點差異，

而觀點差異必然ñÛ混亂知覺或原初質料2m觀點ÿ�萊布尼茨力倡的

<無意識知覺=學說緊密相³44l是憑藉m說，他rß反駁 2主

張人類�照u個ßá，唯賴m學說方得rû2萊布尼茨更²Nn斷言ÿ吾

人所能感知的NW知覺，öu無限個無法察覺的微覺構rÿ

Ā2他甚óþ單憑mè論^出單子數ß無限之結論ÿ無論知覺

`等清p，v中必含任意微_的混亂rVĀ而無論m微覺或更顯著之知

覺，öp相ê單子�之]êÿG. ii. 46031Ā2

G. vi. 172

D. 169; G. vi. 546

G. ii. 324

洛克

N. E. 11638:
G. v. 10537



首說

m刻sQ可嘗試理解靈魂�身Ü的聯繫2s�為萊布尼茨`pz套à斥理

論，ô使îÛ者VÊ為z~ÿN~ñ 為首]àvN，÷N~ñ

為ï表支持vÐ2因o能調和萊布尼茨所p相關論述，s_Yõ述契

\v哲學Ü系之理論，再剖析第Ð理論`ñ無法相容，並追溯v形r緣

u2z~論證ý見各自哲學史著`2

埃德曼 庫諾·
¿�

首Y須SVp機Ü�純粹物質聚\Ü2p機Üw單N ，藉m獲得

特â}N性2z~理論Vpl在ým}N性之q質�程þ2無機Ü無m主

^單子，僅為純粹聚\Ü 2然每N單子ö隸屬ð個p機Ü，或為主^

者，或為從屬者 2每個p機Üöu無限較_p機Ü構r，vĀ微者僅_

物理N點2萊布尼茨謂ÿ自然機器縱ýĀ微觀×仍為機器[
]2依第N理論，主^單子之<主^=Ü現

ýÿv能更清p地呈現v他單子極þ混亂所表徵之物2主^單子依身Ü之

情狀，`為中心�現外界[ ]2萊布尼茨o明確
â義<主^=涵義，然v意大抵ÛQÿ各單子]鄰近Ï件的感知，恆較遠

×Ï件更為明p[ ]2故çðS域內`
在感知遠較他者清p之單子，m單子]S域內NWÏ件的感知，ö可較S

域內v他單子更為�徹2um意義言，v可主^鄰近所p單子2

主^單子

¿ 13 À

¿ 14 À

G. vi. 599 (D.
209; L. 408); G. ii. 100; iv. 492

G. vi. 598 (D. 209; L. 407)

G. ii. 74; G. vi. 599 (D. 210; L. 409)

 ¿ 13 À G. vi. 539 (D. 163); G. v. 309 (N. H. 362); G. ii. 75, 100.
 ¿ 14 À G. ii. 118, 135; iii. 356; vii. 502.

然不可假â構rp機Ü之單子恆常不變2身Ü×ý永恆流變，靈魂並o永

久_p特â物質ÿ即P等生命ÜĀ2靈魂更ÿv身Ü，ÿÞ程始終漸²

[ ]2故吾人出生時獲×的Ā微物質ÿ即l�質
料Ā，o必長`Ü內2然m動物或機器ð意義P持續`在[

]Ā萊布尼茨喻之ÿ猶Û河川雖物質更迭仍為\流，v`續屬<類
\=而非<個Ü\N=[ ]2特â器àó少經等\物ÿ

G. vi. 619 (D. 229; L. 258)
G. vi. 543 (D.

167)
G. v. 214 (N. E. 240)



l說

ü而得ñ保留ÿ Ā2m僅為_常科學觀點ÿ身Ü雖物質rV變

w，仍保持\類q質2故身ÜĀu當Q觀點極接近主^單子的從屬單子構

r44因各單子]自身鄰域感知Āp，m類從屬單子]萬物之感知ö遜
ý主^單子2靈魂�身Ü不共構單NĀÜÿ Ā，亦無相à`

用ÿ<身Ü活動ãçÿmĀ不可能Ā靈魂不`在，靈魂活動ãç身Ü不`
在，而Ð者à動ãç相à�響=[ ]2靈魂觀點所
在之p機聚\Ü，ý靈魂意動之刻即自�預備Ì動2萊布尼茨稱m機制r

就所謂<靈肉結\=[ ]2靈魂�身Ü不交à`
用，僅相àT調ÿ_者依目的因自uÌ動，à者Ā動力因機械Û`2然m

不損靈魂自u44凡依目的因Ì動者ö為自u主Ü2P帝預見自u因之
`為，Ò調節機器�之T\[ ]2

G. iv. 529

G. vi. 595

G. vi. 621 (D. 230; L. 264)

G. iv. 484 (D. 78; L. 314)

G. vii. 412 (D. 278)

m即靈肉關Ï之第N理論ÿp機Ü乃流變單子之Ö\，藉恆常服膺\N主

^單子獲ô}N2m服膺既Ü現ý主^單子更清p的感知，亦顯現ý}御

萬Ï之目的因44就身Ü而言，m目的或關P主^單子，或ñÜ外ð單
子，或指向<形PX滿=Û<Ï物秩序=2精神主^之軀Üu無數較_p機Ü
構r，然v自身顯然不隸屬任`更大p機Ü2l�質料或物質塊，則為無

主^單子}\之p機ÜÖ\2然萊布尼茨學說中，多×�m簡明理論牴

�，m須²Nnä究2

P述理論所陳雖ö見ý萊布尼茨著`，然尚pĀ多o論Û之文段，指向截

然相異之理論2m第Ð理論�萊布尼茨uÜ哲學y然矛盾，故êû棄2然

仍p必要述v大要，尤因近期îÛ者 頻引原始文獻為之張目 2ï爾曼
¿ 15 À

 ¿ 15 À依據原始資料]萊布尼茨單子論的ðõ述2萊比錫，1891�2

m第Ð理論主張ÿ靈魂�身Ü共構w�Ā}N性之單NĀÜ2靈魂化身Ü

為 ，而非純粹聚\Ü2然反]m見者，可援引萊布尼茨明確斷自`}NÜ



<ĀÜ性紐結=

言，例Ûÿ<p形ĀÜw靈魂Ûp機身Ü，即u他ĀÜ構r之質塊2\N
ĀÜ固能思維，且�þ展質塊相³，然vq質不在m質塊——因剝除質
塊，ĀÜ仍`而不變=ÿ Ā2然v他文段中，萊

布尼茨卻又暗示靈魂�身Ü共組單NĀÜ2

D. 177; F. de C. pp. 32, 34

<ĀÜ形式ÿEntelechyĀ=他ûÓÿ<ç非靈魂，即為類�靈魂之物，且必
然自然地驅動ð個p機ÜĀmp機Üç脫ö靈魂獨û視之，則非單NĀ

Ü，而是多個ĀÜ之聚\Ü，簡言之，乃N自然機器=ÿ
Āÿ1702�Ā2他÷言ÿ<凡Ø 單子ö被賦予ð種p機Ü=ÿ
Ā，<生命原理僅`ýp機Ü=［ ］，ÿ稱ÿ<p

機Ü之數即ĀÜ形式之數=ÿ Ā2顯而w見，çmp機Üuv他

從屬單子構r，則非所p單子ö能擁pp機Ü2而主張<身魂共構單NĀ

Ü=之觀點，尚p更多直接理據2萊布尼茨稱ÿ<w
之物Ü，Û人類，Ā為ĀÜ，且wĀÜ形式=ÿ Ā

ÿ1686�1oĀ2萊布尼茨論述中始終暗示ÿ靈魂之臨在使肉Ü免ý淪為
純然聚\Ü44即無魂之軀Ā為聚\Ü，然p魂之軀則獲ô�Ā}N
性2<任`質ß中，=他õ明ÿ<無論v多À微_，單NĀÜ之數ö屬無
限Āñ綿羊為例，v軀ÜĀ則可V割，即u無數不可見之動物或植物所組

構，m等微Ü自身亦屬複\Üÿ唯v�Ā}N性之源除外ĀĀ縱然mV割

可趨ý無限，然終極而言，萬物ö繫ým等}NÜ，v餘或Í生物不Þ乃

py據之現象=ÿ Ā2m傾向ýN理論中臻ó極ô44ü理論雖
ð註Û者困擾，然v�萊布尼茨Ü系之矛盾，Ā不逾v他Ā多段落Ā吾所

指者，乃 學說2

G. iv. 39536; N.
E. 701 G.
vii. 502 G. vi. 539 (D. 163)

G. ii. 368

自身}N性ÿunum
per seĀ G. iv. 459

G. iv. 492

ĀÜ聯繫ÿvinculum substantialeĀ

m學說�展ý萊布尼茨ô 之信函，源ýv調和自

身哲學� 之ü力2須_求ð種î

Û，使 r單NĀÜ之說可解2萊布尼茨初時��<靈魂�p機Ü

德·博ïÿDes BossesĀ
聖Ü變質ÿtransubstantiationĀ教義

基督聖Ü



l說當棄

間`在ð種�Ā形P學結\=ÿ Ā，m見解彼þ向

表述ÿ Ā，然德·博ï說服vm說o足
所需2彼Òð出N�voã信1然或pûÖªy主教à之假設ÿ<ç

形ÜĀÜÿcorporeal substanceĀ乃單子之外之�Ā`pÿ猶Û線被視為
點之外之`pĀ，則吾等須言ÿ形ÜĀÜ`ýð種結\，或更確W言，`

ýð種�Ā之聯結者Ām聯結者uP帝àĀ單子，使單子之被動力

ÿpassive powerĀ經特â結\而生原初質料ÿmateria primaĀ——即þ
展性ÿextensionĀ�÷阻性ÿantitypiaĀ或擴h性ÿdiffusionĀ�÷力
ÿresistanceĀ所需者Ā然單子之ĀÜ形式ÿentelechiesĀ經結\則生N
ĀÜ形式，然m形式可生可滅，且ý結\終k時即滅ÿ除非P帝Ì神蹟`

之Ā2然m形式非靈魂——靈魂乃單純不可VĀÜ2=  m 僅被

ü稱<ç信仰引吾等ó形ÜĀÜ則p用=ÿ Ā2và彼言ÿ

Āÿ<m�為汝等思維者ÿ Āê述之論ÿN軀Ü之

yÜĀ質轉化為÷N軀Ü之yÜĀ質，然m軀Ü仍保v原初q性2= mĀ
Ü聯繫pwý萊布尼茨他×亦��之<靈肉�Ā結\=44v差異在
ýÿ單子非ñuÜ相à而構rw�Ā}N性之總和，而是ý結\_被拆解

為原初質料�ĀÜ形式2Û是，原初質料之構r元素總和生þ展之被動質

ß，而ĀÜ形式之總和則生賦活質ß之ĀÜ形式2每Np機Ü]êNĀÜ

聯繫，即每N主^單子各wvNÿ Ā2萊布尼茨và

Ø德·博ï引^，��mĀÜ聯繫ç欲ý神學Pp用，則須Û個Ü靈魂般不
滅ÿ Ā2à續信函中，m學說常被預設為討論基礎，並用ñ確û

�Ā質料��Ā³續Ü2然萊布尼茨自身從o明言信之2彼ß欲說服y主

教àÿ彼等可無ñ異端而信v單子論2故ĀÜ聯繫Ā乃 ，非

哲學家之信條ÿ Ā2

G. ii. 371 圖爾內米納

ÿTournemineĀ G. vi. 595 y主教

l}

¿ 16 À

ĀÜ聯繫

\_ \_，頁

458 secundum vestros

G. ii. 481, 486, 496

G. ii. 481

外交家之妥T

參見 G. ii. 499

 ¿ 16 À參見ĀĀÜ總表，G. ii. 5062



萊布尼茨ç~論述�v第N種軀Ü理論相悖，m矛盾�非不可能源ý神學

�響2自v效力 時期始， 問題

即縈繞萊布尼茨，並rvvâ<物質q質為þ展性=之論據N2vÜ系之

î期õ述ÿ為熱忱且ô力改ß的 而`Āþ見類�暗

示2萊布尼茨言ÿ<軀Ü自身，=<脫ö靈魂，僅w聚\之}N性=ÿ
ĀĀm�暗示ÿp魂之軀方w�Ā}N性2彼ÿ稱ÿ<軀Ü脫ö靈

魂，則非嚴格意義之ĀÜ，乃聚\Ü，猶Û石^=ÿ Ā2當阿

爾諾質疑ð哲學，謂靈魂�物質結\不r單NÜ，因v僅賦予外在稱謂

ÿextrinsic denominationĀ時，萊布尼茨答曰ÿ物質隸屬生氣ĀÜ
ÿanimated substanceĀ，mĀÜ乃�Ā單N`pĀ而僅視為質ß之質
料，不Þ乃Û時空般之py據現象ÿ Ā2_半部或可解為指

ñ原初質料，然Q段更為棘手ÿ<凡不��=彼言，<獸類p魂1他×`Ā
Ü形式者，仍可�\吾õÛ靈肉結\之Ó，Û吾論�ĀĀÜ之y部Ā然彼

等須盡力自救——無需m等形式，無需w�Ā}N性之物ÿ無論藉u單子
或原子Ā，ñ維繫質料�形ÜĀÜ之Ā在性=ÿ Ā2彼ÿ稱ÿç

無v所主張之形ÜĀÜ，則軀Ü僅為�Ā現象，Û虹霓2因物質Ā為無限

V割，吾人永÷觸Û�Ā`p44除非覓得生氣機器ÿanimated
machinesĀ，v靈魂或ĀÜ形式構r獨ûý單純接觸之ĀÜ}N性2彼
斷言ÿç無m等物，則人類乃可見世界唯NĀÜ之物ÿ Ā2凡m

論述ö暗示ÿ身魂結\方為�Ā單NÜ，然無魂之軀ÿ就v為Ā在者而

言ĀĀ為多數2m見ýô阿爾諾函中，或可�因ýð哲學之粗疏Ā然Û_

所示，và尚p大ß類�表述2而吾人ä討單子�空間關Ï時ÿ Ā所

見必然之論44即靈魂`ýNÜ�，非僅`ýN點44亦當�m觀點相
繫2靈魂藉v臨在¯注y軀使之rN，縱然v他從屬靈魂`ý軀Ü各部，

亦使各部各rNÜ2  再者，]萊布尼茨而言，空間乃充Ā者
ÿplenumĀ，然非u數學點構r2故吾人須假âÿ每N單子ó少s據N
物理點2m物理點或可稱為p機Ü，並可解Û`ñ所p單子öwNp機

Ü2無支Þ力單子之p機Ü，v自身即為純粹現象，絕非聚\Ü2然m觀

點終÷免ý矛盾2肇因或ÐÿvN為挽救軀ÜĀ在性之神學意圖，  v

美因茨大主教 聖ÜĀ`ÿReal PresenceĀ

阿爾諾ÿArnauldĀ
G. ii.

100
\_，頁75

\_，頁118

G. ii. 127

G. ii. 77

§ 71.

¿ 17 À

¿ 18 À



預r說

Ð為v現之概念混淆44即_單子內在元素之<原初質料=，混\ýþ
展態之<原初質料=，甚或l�質料ÿsecondary matterĀ2à者或是
ô阿爾諾函中部Vr因Ā然ô 函中，_者必為唯N動因，因各類質

料之SVým較他×ö更為明p2

德·博ï
¿ 19 À

 ¿ 17 À參見Q文ÿG. ii. 474Āÿ<問曰ÿ`ý人Ü之蠕蟲靈魂，是v為人Ü之ĀÜ部V？抑或ÿÛ吾所
傾向之言Ā僅為必要條件ÿbare requisiteĀ，形P學P非屬必需，僅ý自然²程中所需？=

 ¿ 18 À因m，萊布尼茨þ在N段論述中援引m說ñ鞏固v論點ÿ<況且，Āà的拉特朗大|會ðü稱，
靈魂確是sQ身Ü的ĀÜ形式=ÿG. II. 75Ā2

 ¿ 19 À參見例Û G. ii. 368, 370, 3712

或許`在ð種理論能更妥善解Û�些表面的矛盾，但so能_獲2s的理

論Ā質P�襲自 ，讀者可參閱v著`ñ深入ä討2埃爾德曼

p必要略述 ，m乃萊布尼茨解Û生殖現象之理論2因每N單子ö永

恆，故構r<s=之單子必Yþ`在2萊布尼茨�為，它þ是構rxÜ或

母Ü之眾單子之Nÿ Ā2他è想，在Ø`_，m單子ç非僅w

感知能力，便是僅w初n理性2à者觀點之優點在ý可免卻神蹟之需2依

_者觀點，因感知單子無法自然�展出理性，故須假â生殖Þ程ñÛ神

蹟2萊布尼茨o能ë擇ýÐ者之間，ÏĀPz說ö見ý ÿ

Ā2神蹟說�更可×，因萊布尼茨欲]持人類死à無法自然�化

為純感知單子Ā然ç單子可自然�展出理性，則v理性亦無理u不自然喪

失2萊布尼茨援引當時顯微胚胎學ñR證v預r說2然顯而w見，他o能

解Û雙親之均等�響2考ßm點à，單N主^單子之簡潔性雖失，卻得出

N套� 之<種質³續性=驚人相�之理論2數�_，吾人或可譽萊

布尼茨預見現ï科學Āðr果Ā然自魏ï曼學說式微à，m譽þ不可得2

預r說

G. III. 565

神義論
¿ 20 À G. vi.

152, 352

魏ï曼

 ¿20 Àm點�帶R證了þ泰因之主張，即:神義論;各部Vû`時間迥異ÿ見Leibniz und Spinoza,
Berlin, 1890, p. 275 ff.



第 X I I IĀ

含混與無意識知覺

單子差異Ð類

無意識心靈狀態

吾人þ知，單子之wpÐÿvN在ý視角，vÐ在ý知覺之清pþ2_者

恆變ÿÛ動現象之q質Ā為視角之變÷2m解雖萊布尼茨o明言，然依吾

見，Ā屬唯N可能之îÛ2據m，吾人可îÛ絕]Û動�相]Û動之wÿ

改變視角之單子w絕]Û動，而感知m變之他單子僅生相]O置之變2

m觀點ÿñÛ空間之û觀]ê物，m乃吾人¯見而無可迴ÿ者2

¿ 1 À

 ¿ 1 À關ýmð題，參見 G. ii. 92 Û iv. 5132

Û_所述，視角×決ý混亂知覺，然非×決ý混亂程þ之w2就混亂程þ

而言，吾人亦須假âv可變2暫置Ø`時可能之神蹟性轉變不論，萊布尼

茨Ā÷主張嬰兒之知覺清pþ�r人無異2彼亦言，死亡雖不能盡滅記

憶，然確ð吾人知覺趨ý混亂[ ]2m亦v]睡�之解
Û2彼力駁 ，]稱靈魂恆思，然坦�靈魂非恆p意識2吾人從非無知

覺，彼曰，然常缺 ，即當吾人無清p知覺之時ÿ

Ā2思維乃靈魂之q職，ĀÜNæ啟動，便恆常Û是ÿ

Ā2çv活動ko，則Û_所述，ĀÜ亦_ð亡Ā吾人醒時，亦非入

睡時之\N數值個Ü2

G. vii. 531; (D. 193)
洛克

}覺 N. E. p. 166; G. v.
148 G. v. 101; N. E.
111

m引 吾人ó萊布尼茨ý 之N大創見2 ñ為心靈無法涵~vo

意識之物2萊布尼茨則õ明無意識心智狀態之絕]必要2彼S辨<知覺=

心理學 洛克



含混�微p知覺

ÿ僅為]ð物之意識Ā�<}覺=ÿ即自s意識，亦即]知覺之覺察Ā

[ ]2無意識知覺乃意
識狀態之N種，v<無意識=意指吾人o察覺m狀態，然ým狀態中吾人

仍意識他物2m類無意識知覺之Ý要性，見ý 2l

因Pm，<當Q`育o來並負�Þ�，萬物T\Û`，縱ó微之ĀÜ中，
wP帝般洞見之目亦可讀解ßá萬物之y程=ÿ
Ā2v亦維繫 ，並õÛ Āv杜絕無差w之�衡

態ÿ Ā，且l因Pm，世間無Ð物y然相\ÿ

Ā2

G. v. 46 (N. E. 47; L. 370); G. vi. 600 (D. 211; L. 411)

:人類理智ð論;^論

N. E. 48; L. 373; G. v.
48 個Ü之\N性 預â和諧

ib. G. v. 49; N. E. 51; L.
377

萊布尼茨為無意識心智狀態ð出多�論據，部V�w說服力，餘者依吾見

則基ý混淆2彼駁 Óÿç謂吾人無法知曉o意識知之Ï物，則m論Þ

甚，蓋Ûm則吾人除當Q所思外N無所知ÿ Ā2ÿl，

m為Āp力之論ÿ<吾人斷無可能恆]NW思維`明確反思Āv則心靈_
]每N反思無盡反照，永無力轉向ð思2例Û，當感知當Qð感Ø時，吾

須恆思吾l思m感Ø，ÿ思吾l思m思，Û是遞�ñó無窮=ÿ
Ā2÷N較弱論據為ÿNWs象ö生�響，可感知者必u不可

感知之部V構r[ ]Ā據mè論，p限
知覺Û\v]象，必可無限V割，故u吾人o意識之部V組r2萊布尼茨

Ā則混\四種貌異之概念ÿ(1) ，(2) ，(3) 
，(4) 2m四者中，首者u自s意識所ô之無盡回�證得，乃

維繫吾人恆思且�現yß所必需2l者為解Û感à知覺所必需，亦Û_所

述，乃單子差異之因2第O者源ým論ÿç假âð知覺p限，則v部V之

數等\v]象Ā因v]象或為yß，故v部V之數或為無限2第四者用ñ

解Û�理<y賦=之義44m義，�帶言Û，極類ÿ德所謂<Y驗=`
ý心靈之說2m四者�ö為洛克所v而萊布尼茨所倡2故äv關聯，Ā屬

必要2

洛克

G. v. 80; N. E. 84

G. v. 108;
N. E. 11839

G. v. 24, 105, 107 (N. E. 25, 116, 118)

無意識知覺 混亂知覺 細微知

覺 心理傾向



顯然，無意識知覺是Āyq的，ç��m點，v他概念便隨之而來2sQ

可ñ說，混淆知覺是指sQ無法Vw意識到v所p部V2在萊布尼茨的術

語中，當s無法 N列�SVþ知Ï物�他物所需之特徵時，知識便是混

淆的ÿ Ā2因m，在混淆知覺中，儘管s可能意識到自身

知覺的ð些元素，卻無法意識到y部ÿ ĀĀ因為

知覺被假â�v]象\樣複雜，故çs能意識到知覺中所p元素，便能完

y_ü]象�v他不\]象SV開來2那些so能辨識的部V是微_的

2再者，關ý微_知覺，萊布尼茨�現ï 觀點Nô，�為知覺

須ÔNâ強þ方能被察覺，因m足夠微_的知覺必然無意識2Āà，心理

傾向ÿpsychical dispositionsĀ是]ð種Ï物的稱謂44任`主張心靈
w特âq質1而非洛克所謂 ÿtabula rasaĀ者ö須預設m物Ā但m
]稱q身並非解Û，而萊布尼茨的理論lí在ð供m解Û2洛克v�任`

�理wYy性，因sQ所知悉ö為習得2萊布尼茨在回ê中，並oÛ

般驚嘆嬰兒ÿÛmÐ�遺á，而是主張Yy�理始終`ý

心靈中，唯需�Þ經驗�教育方能被引�ÿelicitedĀ，即r為}覺的]
象2他�為感àð供反思的素材Āç非思考他物ÿ即感à所呈現的wÜÏ

物Ā，sQ便不會思考思想q身ÿ Ā2他��，靈魂

中或`p從o被知曉的Yy�理Ā但唯p在知曉�些�理à，靈魂方能確

�v始終`在ÿ Ā2ü言之，心靈感知�些�理，卻o

意識到m感知Þ程2m乃�Þ無意識知覺]模糊的心理傾向概念所`之õ

Û2萊布尼茨解Û，當他稱�理wYy性時，非僅指心靈w�知能力，更

指心靈wý自身中�現�理之能力ÿ Ā 2sQ所知

悉的NWö從自身q性�展而來，即�Þ反思，_Y_無意識的知覺轉化

為意識，從而獲得知識2因m，NW終究奠基ý無意識知覺44v可能
性ý洛克vâ，而v必要性則u萊布尼茨所證r2

G. iv. 422; D. 27
例Û G. v, 109; N. E. 120

¿ 2 À

心理物理學

�板

瑪格

Ô倫橋P的雪萊

G. v. 197; N. E. 220

G. v. 75; N. E. 80

G. v. 70; N. E. 7435 ¿ 3 À

 ¿2 À參見 G. iv. 574ÿ<yqP，混淆思想無非是大ß思想之Ö\，vq身類�清p思想，但Þý微
_，ñô個w`在時無法喚起sQ注意，亦無法Ð使sQàñ辨w2=

 ¿3 À然而不可v�，無論在q段à續或v他地方，他仍不免�回ñ心理傾向解Û�理之û場[例Û G.
v. 79, 97 (N. E. 84, 105)]2



\時，微_知覺�無意識知覺�P終究近P\義，而混淆知覺則指包含微

_或無意識部V之知覺2首Y，並非所p�知ö屬混淆2]必然�理之�

知是清p且不可V割的44çsQ確pm�知，則v非混淆2在任`特
â複雜知覺中，çð部V被清p�知，ü部V便可�v餘部VVö，唯à

者方屬�l混淆2因sQ的知覺總w部Vl確性，l確部V可抽ö為清p

知覺，僅餘Q部V方屬混淆2例Û，在物質知覺中，既然�Ā`在多樣

性，混淆便不在ý多樣性q身，而在ý部V間顯現的³續性44m³續
性源ýv微_性2在萊布尼茨所p關ý混淆知覺的經x例證中ÿÛ �n
轟鳴u個w波濤之聲匯聚而rĀ，他始終強調構r元素的微_性2um觀

之，sQ或可_微_知覺�無意識知覺視為NÜ2然m_在解Û無意識的

Yy�理時 r困÷，除非sQ假設]m類�理的知覺可在強þP增減，

卻不可V割2就m點而言，據s所知，萊布尼茨op明確論述2他�Po

察覺ÿç混淆知覺ð供任`�確知識，v必部V清pĀ而m點，s�為，

阻礙了他]混淆性�微_性關Ï之清p理解2他]�些概念的Û用_ýQ

NĀ²Nn展現，^時sQ_ä討v知識論2



第 X I VĀ

萊布尼茨知識論

知識論之義

Yy觀念��理

在õ述萊布尼茨的 _，容s指出ÿq文ä討者非嚴格意義的

ÿEpistemologyĀ，而主要隸屬 範疇2Y_ 的邏輯討

論，þ×理N般所謂�識論中s�為非屬心理學的部V2當_問題則屬÷

N�lÿvx心非<�理的nÝ條件為`？=或<命題的q質為`？=，

而是y然à續的問題44<sQ�他人Û`獲知任`�理？�知`為時
間中的Ï件，v起源為`？=2m問題顯屬心理學範疇，且Û萊布尼茨所

言，在哲學中非屬初nð題[ ]2�z類問題長期混
淆44ó少自 ñ降44因人Q假â�理ç無人知曉便不rv為
�，唯經�知方r�理2萊布尼茨在論述P帝時便陷入m混淆ÿà文_論

ÛĀ，而 看�亦然，因vv�自身理論僅w心理學目的 2然m非s

QÝ蹈覆轍之理u，Q文s_力ÿm誤2\時，洛克在ð種意義P可被理

解ÿm問題非純粹心理學問題，因vä討<知識=而非<信念=2嚴格從

心理學û場，無法SV�Ā�虛Ý信念1知識�謬誤2`為心理現象，信

念可依內容Sw，卻不能依內容�偽vV2故ä討知識ÿ即]�Ā命題之

信念Ā時，sQþ預設�理�信念z者2mä究Òr混\Ü，既à續ý�

理的哲學討論，亦à續ý信念的心理學V析2

知識論 �識論

心理學 第Ðó五Ā

G. v. 15 (N. E. 15; D. 95)
笛t兒

洛克
¿ 1 À

 ¿ 1 À人類理解論ÿEssayĀ，^論，§ 22



s在PNĀ簡要解Û了萊布尼茨所主張的Yy觀念��理的涵義ÿ它Q始

終`在ý心靈之中，但唯pr為}覺的p意識]象時，才能�l被�知2

在:人類理解ð論;中，萊布尼茨雖僅ô力ý證明必然�理的Yy性ÿ基

ý單子的獨û性，他理ê主張所p終被�知的�理ö屬YyĀ，但他�現

�Þ經驗證明必然�理之不可能性更為容w44sèn他�為�足ñ構
r] 的反駁2他在:ð論;中使用 N詞，特指所

p觀念ö屬Yyÿ即非源自感覺Ā的�理Ā但他也說明m詞÷p用法[
]2按mâ義，<甜非è=不屬Yy，因甜�è來自外部感

àĀ而<方非X=則屬Yy，因方�X是知性自身ð供的觀念[
]2問題在ýÿ萊布尼茨Û`SV感覺觀念�v他觀念？他既不能Û

v他哲學家般主張感覺觀念u外s入，亦不能主張唯m類觀念能表象外物

44因它Qö屬混亂，且在]世界的�知中並不`在[
]2故感覺觀念必ñv自身性質Sw，而非參照外部原因2]m，

萊布尼茨ÿ據s所知Āo給出明確解Û2Ā接近的界â見ý ÿ

Āÿ他談Û感覺]象`用ýsQ的方式，猶Û 談論å

出2ĀÜ間確pð種相à`用意義，<\理可說，知識藉感à`用從外而
來，因ð些外物特w蘊含或表現了決â吾人心靈特â思想的y據2=因
m，感覺觀念即 所述sQ×ý被動狀態的觀念2�類觀念混亂且

表象外部世界ÿ<清p觀念表象P帝，混亂觀念表象ßá=[
]2Ā�P，他_所p預設ÿþ或空間外在性的觀念�為感覺觀念

ÿ空間q身除外Ā2<所謂多感à共�的觀念，=他解Û，<Û空間1形
狀1Û動1靜k，Ā則源自常識ÿ即心靈自身Ā，因它Q是純粹知性的觀

念，但關聯ý外在Ā感à使sQ感知它Q=[ ]2故顯現
為外在的質性是感覺觀念，但外在性q身所ñ者並非感覺性2顯現為外在

的質性之所ñ混亂，因v無法Û顯現般為單子狀態2反之，反思所得觀念

o必混亂ÿ Ā，ç它Q�Āï述心靈狀態，則表徵Ā�`

在而非純粹現象2m外，sQ�Þ反思�現範疇ÿ萊布尼茨稱之為<謂詞

範疇=Ā2萊布尼茨知識論確pĀ多ð人聯想 之×ÿ`在無法在可感

]象中覓得，唯賴理性，故`在觀念源自反思[ ]2他

洛克u個知識論 Yy�理

G.
v. 66 (N. E. 70)

G. v. 79 (N.
E. 84)

G. v. 77, 109 (N. E.
82, 120)

形P學談 G.
iv. 452 哥�尼學~

第TÐĀ

G. v. 99 (N. E.
109)

G. v. 116 (N. E. 129)

參見 G. ii. 265

ÿ德

G. v. 117 (N. E. 130)



:ð論;�萊氏形P學之矛盾

補充Óÿ除知性自身外，知性中無物不源自感àÿ Ā2

<確然，=他說，<吾人]觀念之感知，或來自外部感à，或來自可稱反思
的內在感àĀ但m反思不限ý心靈Û`ÿÛ 所言Ā，更þ伸ó心靈自

身——sQl是在感知心靈時感知ĀÜ=[ ]2心靈Yy
賦予自身，故q質P涵~特â觀念[ ]，包括
`在1}N1ĀÜ1\N1原因1知覺1理性等感à無法ð供的概念[

]Ā�些觀念預設ýNW感à知識之中2萊布尼茨指出，
必然�理確被�知，儘管感à無法證明v必然性[ ]2u
mè知，m類�理乃從心靈q性�展而來2或可èn，萊布尼茨著Ý必然

�理，因v�知無法�因ý�識]象]心靈的因果`用44m類�識]
象不在時間中，故不能r為知識之因2�更w使人設想ÿ知識絕非u�識

]象引起，而是獨û源自心靈q性2

G. v. 100; N. E. 111

洛克

G. v. 23 (N. E. 24)
G. iii. 479; G. v. 93 (N. E. 100)

G.
v. 100 (N. E. 111)

G. v. 77 (N. E. 81)

:ð論;�展的Yy�理學說，� 的相�þ超P\理2空間1時

間Û範疇被視為Yy，而空間中顯現的質性則非2萊布尼茨qêã納<N

Wþ知�理ö屬Yy=之�論，]m的唯N反駁需攻擊u個單子論2但

:ð論;理論ã常識觀點，主張感覺知覺u]象引起，而Yy�理無法�

因ým類`用44s�為`在ç~反駁，\樣適用ýÿ德<Y驗知識屬
主觀=之說2主觀性論證�僅基ýmÿ當sQ�知ð物當Q`在時，知識

可�因ýü`在ÿ因z者w時間關聯ĀĀ但當�知]象為永恆�理時，無

m時間關聯，故知識非u�識]象引起2ý是主張ÿ除非知識þ潛`ý心

靈，v則w無r因2因m，m類知識必在ð種意義P屬Yy2m論證÷w

說服力，因v依賴Nyq謬誤ÿ知識ç非u�識]象引起，則必y然無

因2萊布尼茨既vâ知覺]象的因果`用，m論證`為SV知識類w之手

段尤顯荒謬2暫置m特殊學說，姑且��]象引起吾人知覺44必然�
理是v因m必屬Yy？持m見者ÿÛ萊布尼茨Āö須��Yy知識僅是潛

能[ ]，而NW意識知識ö屬à得，且p確âr因2ç知

ÿ德學說

G. v. 71 (N. E. 76)



Yy觀念之疑÷

識可u�識]象ñ外之因喚醒意識，`ñ不能y然�因ým類`用？吾人

僅能言ÿ心靈必p趨向m類知識的傾向44m模糊ê辭Ā無解Û力2況
且，\理論適用ý感覺知覺ÿç心靈q無感覺�知能力，]象便無法引起

m類知識2按m觀點，ô彩1聲音1氣味等感覺\樣必屬Yy2ÏĀP，

��]必然�理的意識知識pvr因，���任`m類知識pvr因，÷

þ無異2m÷題ö因假設<知識僅能u�識]象引起=而生2ç人Q追問

<所�識者究ÿ為`=，m假設q可ð解2N般ñ為ÿY驗知識�識命

題，感覺則�識`在者2m為謬誤2z者Ā則ö�識命題44感覺中，
sQ�識<ð物`在=之命題2顯然，sQ不僅�識<ð物=ÿ無論v為

`Ā，因<ð物=在純粹想像中\樣呈現Ā感覺之特徵Ā為<�識üð物

`在=2嚴格而言，凡可被�識者必為�，故必為命題2可說感覺是]`

在命題的�識ÿ非u他命題è論而得Ā，且m�識�所指`在×ý\N或

近\時段2çm點被充V�知44ç人Q反思<所�識者恆為命題=
44便不ô 率假設知識可u�識]象引起2主張<感覺知識u`在者
引起，而非uv`在之ÏĀ引起=，無異��m類知識非u�識]象引

起2Ûm，感覺知識�理智知識的親緣性遠超N般設想2sQ要À主張N

W知識恆`ý心靈ÿ則v浮現意識r為問題Ā，要À��所p知識ö屬à

得，但絕非u所�識的命題引起2特â情境Q，vr因純屬經驗問題，可

y交心理學ä究2

m外，萊布尼茨所謂<Yy觀念=的涵義`在Ý大疑÷2m問題見ý

開篇[ ]2虛構的 問ÿ<觀念豈非思想之
]象？=萊布尼茨答ÿ<吾予��，然須補述ÿm為內在直接]象，且m]
象乃Ï物q性或質性之表徵2ç觀念為思想之形式，則隨]ê之現Ā思想

生滅Ā但既為]象，則可Yý或àý思想而`2 =故觀念雖`ý心靈，
既非知識亦非慾望Ā它非思想q身，而是思想所思之內容2m段表明ÿ萊

布尼茨主張觀念`ý心靈的唯N理u，是它Q顯然不`在ý心靈之外2他

:ð

論;第Ð卷 G. v. 99 (N. E. 109) 洛克

¿ 2 À



感à�理智之w

�從o自問觀念`ñ被假â`在，亦o考ß_v僅視為心靈`在Ü之困

÷2試ñ數_<2=之觀念為例ÿ萊布尼茨��，m非s]<2=之思
想，而是s思想所關ñ之物2然m物`ýs心，故不\ý他人所思之

<2=2因m，不能說`在N個眾人共思的確â數_<2=Ā不\心靈中
p多少個<2=，便p多少種觀念2或謂�些觀念必p共�×，但m共�
×無非÷N觀念44它自身又u眾多相異觀念構r，ÛmĀ環無盡2結
果不僅無人能思Û\N觀念，甚ó無法思Ûw任`共性的觀念44除非
`在q質P不屬任`心靈構r的觀念2sQ可�\洛克<觀念即思想]

象=之â義，但不可迴ÿvè論ÿ觀念非僅`ý心靈之物，亦不可強求為

每N觀念÷覓`在之所2m批評\樣適用ý<知識1觀念��理<僅為自
然習性，即主動�被動的�性�資質==之論ÿ Ā2N. E. 105; G. v. 97

 ¿2 À參見 G. III. 659 (D. 236); IV. 4512

在萊布尼茨的Ü系中，感à知識�理智知識的SV並非基ýv ，而在

ývq質2v差異在ýÿ感à知識所×理的性質wp空間þ展性，且無N

例外都是混淆的2�種混淆性意味著，那些看�簡單的性質Ā則複雜，儘

管sQ無法²ÌV析2因m，萊布尼茨�為，綠ô雖顯簡單，Ā則u不可

感知的藍ô�黃ô混\而r [ ]2然而，他並o說明ç
藍ô�黃ô被清p感知時會呈現`種樣態2他�P�為44�]NO信
aV析v斷的哲學家而言是自然的44sQ]必然�理�感à�理的證
據q質p所不\2他聲稱，理性的首要�理是 ，而ÏĀ的首要�理

則多Û直接的知覺q身2s思之為�，並不比<Ā多Ï物被s思Û=更為

直接，m點被用ñ批評 的s思論證 [ ]2ü言之，
矛盾ß是必然�理的唯N終極_ð，但]ýv然�理，v終極_ð的數ß

等\ý經驗的數ß2他強調，除經驗Û\Nß或矛盾ß外，不ê_任`Ï

物視為原始原則Āç無à者，�偽之w_不ÿ`在 [

起源

G. v. 275 (N. E. 320)

矛盾ß

笛t兒 G. iv. 357 (D. 48)

G. v. 14 (D. 94; N. E.



觀念之質

]2因m，許多ÏĀ�理除自明性外w無證據，但�在必然�理中僅適
用ý矛盾ß2然而，所p自明的ÏĀ�理ö屬心理�面ÿ它Q關PsQ自

身的思維2在m範圍內，萊布尼茨�笛t兒Û û場Nô2他比Ð者

更富哲學洞見之×在ý，他�識到ÏĀ�理預設了必然�理，因msQ自

身的`在並非所p�理的終極yq_ð2他ü稱，s自身的`在是N條|

理，v意義在ý不可證明，而非必然 [ ]2Û\所pp
限`在，它是v然的，但v確â性�必然�理無異 (

)2因m，萊布尼茨贊\洛克ÿsQ]自身`在擁p直觀知識，]P帝
`在擁p論證知識，]v他Ï物`在則擁p感à知識 ( )2但感à知識
可被質疑，ç無v他Ï物`在的nÝ依據則無法被接Ø [

]2m理論大ÜP近P ，但ÛsY_指出，它相較笛t兒

pz�明顯²nÿvN，s自身`在o被視為必然�理的_ðĀvÐ，s

Ā多思維的`在�s自身`在的確â性等\2萊布尼茨o能�現ÿm點�

P\樣為�Ā外部Ï物的`在�s自身思維的`在\樣確â且直接，因m

他無法ÿÛsQ所見Ā為v]外部世界的信念ð供\理依據2

13)

貝克萊

G. v. 391 (N. E. 469)
N. E. 499; G. v.

415
\_

G. v. 117 (N. E.
130) 笛t兒主義

s現轉向萊布尼茨精煉 思想的÷N面向，即所謂 學說2

m學說�展ý< =N文 (
) (1684�)2笛t兒主張，凡清p明確構想者即為�2萊布尼茨指出，
m格言ç無清pþ�明確þ的v準則形\虛設 [ ]2他因
m確ûñQâ義ÿ知識V為晦暗或清p2清p知識則V混淆或明確2明確

知識再V充V或不充V，且亦V符ß性或直觀性2完美知識兼w充V性�

直觀性2

笛t兒 觀念的質素

關ý知識1�理�觀念的思考 D. 27-32; G. iv. 422-
6

G. iv. 425 (D. 31)

就術語含義而言ÿ當N個概念無法使s辨�所表徵之物，或無法_v�v

他相�物SV時，m概念為晦暗Ā當v能使s辨�所表徵之物時，則為清

p2清p知識ç無法 N列�SVþ知物�他物所需的標記ÿ儘管m類標



界說

記`在Ā，則為混淆2例Û顏ô�氣味，雖無法V析，卻必然複雜44
審視vr因即可知曉2ÿ須謹記萊布尼茨相信ÿ知覺的複雜þ恆等\ýv

]象Ā因綠ô可u混\藍黃而生，綠ô]象是複雜的，故sQ]綠ô的知

覺亦屬複雜2Ā清p知識ç可 N列�þ知物的標記44即`在]義â
義時44或當þ知物不可â義但屬原始概念ÿ即終極簡單概念Ā時，則
為明確2因m，複\概念ÿÛ黃áĀçv所p標記均被清p�知，則為明

確Āç所p標記亦被明確�知，則為充VĀço被明確�知，則知識為不

充V2萊布尼茨不確â是v`在充V知識的完美x範，但他�為 þ極

為接近2明確知識亦按符ß性或直觀性SVÿ當sQ無法\時ì握構rN

觀念的所p基q概念，而ï之ñ符ßÿÛ數學中可隨時喚回意義的符ßĀ

時，知識為符ß性或盲目的2當sQ在思維中\時涵~構rðN觀念的所

p基q概念時，思維即為直觀性2因m，sQ]明確原始觀念的知識ÿç

`在Ā必屬直觀，而]複\觀念的知識�常僅為符ß性2

算術

m學說]â義wpÝ要意義2相]ý純粹]義的â義，Ā在â義展現了被

â義物的可能性Ām雖可ày地ÿ�Þ展示ü物Ā�`在ĀÔr，但當s

Q的知識充V時，亦能Yy地Ôr2因在m情況Q，完uV析ào�現任

`矛盾Ā而無矛盾之×，被â義者即必然可能 [ ]2關
ýâ義�論，萊布尼茨ð出多�Ý要見解ÿâ義僅是]觀念的明確õ述

[ ]，但可V為Ā在â義�]義â義2僅列�標記而o證
明v相容性者，屬]義â義2證明所p標記相容，使被â義者r為可能

者，則為Ā在â義2被â義的觀念即為Ā在觀念，即使從無Ā�`在物可

�屬ým觀念 [ ]2簡單詞�無法p]義â義Ā但當v
僅]sQ而言簡單ÿÛ綠ôĀ時，可藉解Ûvr因的Ā在â義ÿÛ稱綠ô

是藍�黃的混\Ā來â義 [ ]2形式的³續性為vâ義
論帶來困擾，ð使他��ÿsQ或會質疑ð些嬰兒是v屬人類2但他反駁

Óÿ儘管sQ或無法vâm問題，但始終僅`唯Nl解2çü生物w

G. iv. 424-5 (D. 30)

G. v. 92 (N. E. 99)

G. v. 279 (N. E. 325)

G. v. 275 (N. E. 319)

洛克



:nÝ符ß術;

理性，則屬人類Ā反之則vĀ且v必w理性或非理性，縱使sQ]ø�`

疑 [ ]2然而，所p³續性案例ö`在�Ā÷題ÿ]
象的無限_變化可能^ô觀念的p限變化ĀÛ多ìNy頭髮即可能使人r

為禿頭2]m類情況，萊布尼茨�為自然並o精確界â概念 [
]Ā但m回ê�嫌不足2

G. v. 290 (N. E. p. 339)

G. v. 281 (N.
E. 328)

萊布尼茲關ýâ義的概念，ñÛ_所p|理�原為\N性|理或â義直接

è論的觀點[G. v. 92 (N. E. 99)]，�他ð出的
(Characteristica Universalis)或 理念緊密相³2�是他畢生珍

視的構想，�方ÐT便þ著述ä討 2他�P�為，�種ñ形式規則×ï

思考需求的符ß化方法，能像在數�ß的科學 域般，ý各×結出豐碩r

果2他ü稱ÿ<相較ý望遠鏡�顯微鏡]視覺的裨益，m工w]思維能力
的ó展猶pÞ之=( )2<ç能Ā現mÜ系，sQ_可Û×理�`�
V析般，在形P學�倫理學 域²Ì嚴謹è理=( )2<爭端ç起，
zO哲學家無需比會計師更¿唇�2只需執筆就板，彼m言Óÿç願意，

可ĀÜ人見證Āÿ>讓sQ演算w?=( )2他設想，只要確û任
`Y驗科學的_ð，v餘ö可�Þ純粹è論規則完rĀ而要確ûl確_

ð，只需_所用概念解析ó單純概念，所p|理隨即`為\N性命題自然

湧現2他力主m法ê用ý 44他]信�些|理ö可證明[
]2m<nÝ符ß學=Ā質近P 2他稱O段論為人類

Ā豐碩的�明之N，堪稱ð種nÝ數學[ ]2v構想顯
然近�現ï的 學科 44m學科明確屬ý數學V支，u 在

鑽研<思維法則=的Þ程中�展r形2`為數學理念44即N種涵蓋
1 � 等特例的 44萊布尼茲的構想展現

了極高Ā用性2但`為哲學ä究方法，它w備形式主義缺陷ÿ源ý]V析

命題的信仰，使 ãÌ�`學方法2哲學的q質l在ý�現那些構

r任`演算或科學基礎的單純概念�原始|理2ç]信原始|理öw\N

nÝ符ß學

nÝ數學
¿ 3 À

G. vii. 14
G. vii. 21

G. vii. 200

歐�Ü得|理 G.
v. 92 (N. E. 99) O段論

G. v. 460 (N. E. 559)
符ß邏輯

¿ 4 À

布爾

形

式邏輯 常規ï數 �`學 nÝï數

ï賓諾莎



性，_^ôÝ結論而 _ð44���l的哲學方法yq相悖2ç_ð
盡是ĀÛ<A即A=或<AB非非A=之類，則_ð既無÷þ亦Q意趣2ý是萊
布尼茲�â，關鍵在ý便捷的演繹方法2然而ÏĀP，哲學問題ê優Yý

演繹Þ程2可被â義的概念或可被證明的命題，僅wl要哲學價值2Ý點

ê置ý不可â義�不可證明的元素，而m×ÿ直觀N�可用2因m<nÝ

符ß學=雖在數學 域極w價值，ý哲學中卻顯露yq謬誤44m謬誤
ØO段論鼓舞，並y源ý]必然�理wV析性的信仰 2

¿ 5 À

 ¿3 À見Dissertatio de Arte Combinatoria，G. iv. 2731022
 ¿4 À參見G. vii. 214315, 230，v中�p符ß邏輯演算的多�規則2
 ¿5 À關ý萊布尼茲]m觀點的論述，見古勞爾，_引書，第N卷，頁320起2完uä討可參閱庫圖

拉，:萊布尼茲的邏輯;(La Logique de Leibnitz)，巴黎，1900�ÿ付s中Ā2



第 X VĀ

上帝存在之證明

萊布尼茲�可的四類證明

qÜ論證明

m刻觸Û萊布尼茲哲學Ā薄弱×44充斥矛盾的環節2凡經檢視的學說
中看�o斷或需õÛ之×，ö被 w�因ý �w÷手段2非但

無可迴ÿ的÷題，³q可ÿ免的疏漏亦被保留，只因它Q鞏固了萊布尼茲

l}思想賴ñû論的依據2概言之，ĀÜ哲學ç非 即為 2N

元論必趨 ，而邏輯¯徹的單子論則必^向 2然萊布尼茲]

信，任`o證P帝`在的哲學ö屬無益Ā且無可v�，vÜ系中ç~缺ô

確賴援引 1 � 而草率彌\2現當審視v用ñÔrm結論

的各類論證2

y能 物主

N元論 單子論

泛神論 無神論

神聖y能 ó善 y知

萊布尼茲ð出四類截然不\的P帝`在證明2據s所知，僅vN為v原

創，且屬四者中Ā劣2Vw為ÿ 1 1

� 2

qÜ論證明 ßá論證明 永恆�理論證

預â和諧論證

萊布尼茲少用 �襲自 的 ，並嚴厲批vv笛t兒式

表述2

笛t兒 á瑟倫 qÜ論證明

然而，唯m證明�永恆�理論證始ý必然_ð，故亦唯Ð者能形式地è^

出必然結論2而證rP帝`在乃必然�理，自屬ó關Ý要2再者，çm為

�，則 Ā質必屬l確44因假設P帝不`在_^ô自相矛
盾，um可èÿv`在q質內蘊，故可從vq質è^`在2ml為qÜ論

證明之要í2萊布尼茲因而審慎ÿ免y盤vâm證2

qÜ論證明



P帝概念可能性之證

qÜ論證明表述多元2v原始形式ü稱ÿP帝w備NW完美性，而`在屬

完美性之N44即`在之善較非`在更臻完美2故`在乃P帝q質所
涵Ā設想ó善者不`在Ā屬自相矛盾2P帝亦可被â義為Ā�Ā`在者或

萬pĀ在之總和ÿ無ñ善性Ā，\樣可從q質è^v`在2]m類論證，

萊布尼茲ú÷ÿvo證P帝概念屬可能概念2他��，m證僅適用ýP

帝ÿçP帝可能`在，則必然`在[
]2m質疑î見ý] 的批v，見v:沉思錄;第Ð

組駁¯之答覆 2萊布尼茲 w證rP帝概念之可能性ÿv可能性可à驗

地源自v然Ï物之`在44因必然`在即自在`p，çm不可能，則無
`p可能[ ]2ÿm論證Ā� 範疇2P帝之可

能性亦可Y驗地è得ÿ因v無局限1無vâ性，故無矛盾[
]2m論證ý述ý萊布尼茲1676�ý�{呈交 之文

<論ó善者`在= 2ü文雖屬î期著`，內容卻完y契\v晚期哲學2他

從N¯接Ø的_ð出�，證ĀP帝屬可能，再Û用qÜ論證明確證P帝現

Ā`在2Ûm，他ñ自身恆常主張的è論，為qÜ論證明鋪設理路2

例見 G. v. 419 (N. E. 504); G. vi. 614
(D. 224; L. 242) 笛t兒

¿ 1 À

G. iv. 406 (D. 137) ßá論證明

G. vi. 614 (D.
224; L. 242) ï賓諾莎

¿ 2 À

 ¿ 1 À見:笛t兒yÖ;(Oeuvres de Des Cartes)，õ贊ý，第N卷，頁407, 440起2
 ¿2 À G. vii. 261 (N. E. 714)2÷見ï坦因，:萊布尼茲�ï賓諾莎;(Leibniz u. Spinoza)，附錄I2參

照附錄VIIÿ1678�1oĀ2

論證ÛQÿ凡屬單純或絕]1�極且不可â義1並無局限地表Ô]象之性

質，ö為完美性2m類性質ö可為\N主Ü之謂詞2假設v中Ð者ÿA�
BĀà斥2萊布尼茲稱，và斥性無法在不解析Ð者的情況Q證Ā，v則
vq質無從²入è論2然Ð者ö不可解析2萊布尼茲亦�為，và斥性無

法自明2故A�BĀ非à斥，m類主ÜÒ為可能2而因`在屬完美性，m
主Ü必然`在2



ßá論論證

mè論確屬p效44因v證ĀÛmâ義之P帝概念並無自相矛盾ĀÞ\
必然v斷之V析理論，mþ足證P帝之可能性2然關鍵在ýqÜ論證明q

身44即ü稱<`在既屬完美性，故P帝`在=2m觀點û基ý_`在
視為謂詞，萊布尼茲l是Ûm主張[ ]2G. v. 339 (N. E. 401)

然論Ûp限Ï物時，他��`在�v他謂詞pyq差異2唯`在v斷不w

V析性2ý任`命題中，ç謂詞非`在，則謂詞þ涵ý主詞Ā但謂詞ç為

`在，則除P帝m唯N特例外，ö不涵ý主詞2萊布尼茲當會�\ 的

主張ÿ�元幻想鈔��Ā�元鈔概念y\44m見解y源ý`在斷言之
綜\性質2ç非Ûm，則�元�鈔之概念異ý�元可能鈔之概念Ā`在_

被涵ý概念中，而`在v斷ÒrV析命題2但萊布尼茲yq不ü_`在視

為謂詞44因çz主ÜvNwð謂詞而÷N無之，則Ð者絕無可能完y
相\2故他理當接Øÿ德û場ÿ`在非謂詞，P帝不`在亦非自相矛盾

2但他反vÓ而Ì，試圖ñ<P帝必然`在=來彌\v然�理�必然�理

的鴻溝44即`在v斷�非`在v斷之VÞ2m嘗試潛藏ýv所p論證
底�，ýßá論證明中尤為顯著，l待吾人檢視2

ÿ德

¿ 3 À

 ¿3 À <`p顯然不是Ā在的謂詞，亦即ð物的概念，能夠被ĀàóÏ物的概念之P2它僅僅是Ï物自
身或vð些規â的設â=ÿ純粹理性批v，Hart ý，頁 409Ā2

ßá論論證初看比qÜ論論證更\理，但v哲學性較弱，v表面優勢僅源

ýé蓋了深�意涵2它`在形式P的缺陷ÿñp限`p為_ð，��v為

v然，²而è^出N個非v然的`p2但既然_ð是v然的，結論亦必為

v然2唯p指出ü論證屬V析性44從複雜命題è^óv邏輯預設，且
必然�理可能蘊含ýv然命題之中44方能迴ÿm矛盾2然mÞ程並非
]預設的p效證明2çv斷A預設v斷B，則當A為�時B必為�，固無疑
問2但不可能`在僅支持A卻不\時支持B的p效理據2例Û在
Ü系中，��Ā命題則必��|理Ā但çñm`為��|理的理u則顯荒

歐�Ü得



]m論證之質疑

謬2m類論證ó多是 的¯駁，僅適用ý拙劣的論者2ç他人願�

�p限`p，你可ðv��P帝`pĀ但çv追問��p限`p的理u，

則依ßá論論證之p效性，唯N理據必Y^向P帝`p44而m類理據
Ā則僅`ýqÜ論論證中Ā萊布尼茨稱m證明為à驗論證[

]，Āþ默�m點2

針]個人

G. vi. 614 (D.
224; L. 242)

萊布尼茨所述之ßá論論證可簡述ÛQÿ現世乃假設必然，非絕]必然2

因v現狀Ûm，故vo來亦_Û是2然因果ß串聯世間Ā態，卻從oõ明

世界`在之u2縱假設世界永恆，吾等仍無法逃ÿ]u個序列之因u的需

求Ā雖Ā態相�，吾等終不能得解<Ā態`ñ`在=之充足理u2故必`

在超世間之Ï物因u2p限`p之uÜ既屬v然，則需充足理uĀ然m理

u無法ý序列內_得44因序列中每N�ö屬v然，v自身亦需充足理
u2故NWv然者之充足理u必非v然，而屬形P必然2且`在者之理u

僅能源自`在者2故NWv然者之形P必然充足理u必為N必然`p，即

q質涵~`在之`pĀm唯P帝能當之[ ]2G. vii. 302 (D. 100; L. 337)

m論證可Ø抨擊之×在ýÿç`p之理u必為÷N`p，則qÜ論論證無

法rû2<因ý永恆Ï物中須理解ÿ縱無原因，亦`理u——ý持久Ï物
中，m理u即必然自身或q質=ÿ Ā2故唯v然`p之理u須為`

p2然m唯基ýN_ðÿv然者之理u必屬<傾向而非必然=44mĀ
為v然性之q質2據m，當P帝之必然`在獲證à，v然世界必不從v必

然Í生2故P帝之意àÌ為必屬v然44因v必Ôr效，而çm效果需
為v然，則唯因意àÌ為q身屬v然2意àÌ為自身Ò需N<傾向而不必

然=的充足理u2m理u見ĀP帝之善2據稱P帝可Ìā而不為[
]2然P帝之善q身須視為必然ÿ參_文

頁 39Ā2故`在命題之v然性終究奠基ý<P帝不必Ì善=之斷言ÿ
Ā2Ā則，P帝之善Ì須被理解為Ā特â`p之Ö\，每�öñ善

\_

G. vi.
386 (D. 203); G. vii. 409 (D. 274)

G.
iv. 438



永恆�理之論證

性為充足理u2或可_v充足理u�ý智慧44即v]善之�知ÿm屬
必然命題之知識Ā2萊布尼茨言，P帝之善引v欲創善，v智慧昭示ó善

可能，v權能使之創世ÿ Ā2G. vi. 167

然回�ßá論論證2萊布尼茨ü稱v然世界uÜ仍屬v然，須ñð形P必

然`p為因，意在排除Ā神論證潛藏的 2彼q可等言ÿ每Np限`

pöØ他`p制}，然`puÜ序列不Ø任N`p制}2Ûm則v充足理

u非`p，故`在之總Ü乃形P必然2然m論證形式_使萊布尼茨走向

2mĀ類近 所用形式，亦潛伏ý萊氏論證基底2

ç��`在v斷理論，vp效性無可爭ð2主張<無�理=乃自相矛盾

44因çm主張為�，則�理`在2çNW�理ö`ý關ý`在之命
題，則主張<無物`在=亦自相矛盾2故ð物之`在屬形P必然2m論證

ý見 ，兼wqÜ論�ßá論論證之特

質2v亦暗示萊布尼茨源自 之證明44吾等_umä明v持à
之義2

泛神論

ï

賓諾莎主義 布拉德÷Y生

布拉德÷:邏輯學;卷N第Ðó四Ā

永恆�理

`在v斷理論

sQþ見萊布尼茨�為永恆�理ö屬假言性質，它Q並不斷言v主Ü之`

在2可能界較Ā在界更爲ÿ闊，而NW可能世界只能�Þ永恆�理來ï

述2然m觀點雖ýs觀之甚爲\理，卻ð萊布尼茨深感不á2他思ß，或

p人ú÷ÿYý`在之可能性或q質Ā屬虛構2]m，他回êÓÿmÐ者

非虛構也，必�永恆�理\`ýP帝之心智中2他繼而指出，Ā在Ï物序

列之`在，l顯v主張非無的�÷Ā蓋m序列之理u不可ýv自身覓得，

而須求Ā形而P學之必然性或永恆�理Ā\時，Nv然`在者之理uq身

亦必`在2是ñ永恆�理必`ýN絕]或形而P學必然之`p中，即P帝

之內[ ]2故混淆觀念乃表徵ßá者，而清p觀
念44必然�理umÍ生44則爲P帝之表徵( )2P帝
之理解更被喻爲永恆�理之域( )2在P帝之中，q屬

G. vii. 305 (D. 103; L. 343)
N. E. 109; G. v. 99

G. vi. 115; G. vii. 311



v謬誤

想像之物ö得Ā現[ ]2u是，關Ï自ó高理性
得vĀ在性( )，即因v`ý神聖心智之中2依萊布尼茨
之見，P帝不僅洞見個w單子ÛvĀ態，亦明察單子間之關Ï，而關Ï之

Ā在性l`Pm間2  故就關ÏÛ永恆�理uÜ而言， 2

然m感知必屬P帝之感知，且終究指向N]象，縱爲內在者[
]2Û是，吾人]永恆�理之�知即r]P帝之�知，因�理

乃P帝q性之N部2m亦爲`�知永恆�理之理性精神，被稱爲不僅�照

萬物之ßá，亦�照P帝自身2

G. vii. 305 (D. 103; L. 343)
G. v. 210; N. E. 235

¿ 4 À

`在即被感知

G. vi. 614 (D.
225; L. 243)

 ¿4 À參見 G. ii. 4382÷見單子論，§ 432

m論證s只能稱之爲ð人髮指2首Y，它混淆P帝之知識�P帝所知之�

理44m種混淆ý他×，萊布尼茨Āþ清pï露2彼言ÿ<q質，ýð種
意義P，可öP帝而構思……而P帝之q質涵~萬般他質，乃óö彼則P
帝無u被完滿構思=( )2又ßÿ<謂P帝�P帝所知之物
爲\N，猶Û謂心靈�心靈所覺之物爲\N，ö屬無稽=(

)2à段顯爲駁斥 之論，且無疑僅就`在者û言2然ç�理可

等\ýv被知，則`在性�理豈非亦然？_段論述亦不可 忽，因v明言

q質，並指出關鍵論證ÿ即öq質則P帝無u被構思2況且，Û_所述，

P帝自身之`在既被證û，必pvy據Āmy據斷不可等\ýP帝]m`

在之�知2萊布尼茨力言永恆�理不ç 所持之說，依賴P帝意à2

v理據多端ÿvN，P帝之意à依賴N充V理u，m理u恆爲v]善之感

知2然m僅能r爲P帝ë擇之動機，ç善q身獨ûýmë擇2ç無N�É

決優ý他�，則P帝Éâ`者爲善時_無動機可Ā，Û是陷入Ā環論證2

 再者，P帝之`在q身即屬永恆�理，萊布尼茨ú之曰ÿ孰gÝ言P
帝之`在乃v意à所賜( )？然吾人亦可反úÿ孰g言P帝之
`在繫ýv理解？豈p人主張P帝`在之理u即v]m`在之�知？ç

D. 175; F. de C. 24
D. 177; F. de C.

34 ï賓諾莎

笛t兒

¿ 5 À

G. vii. 31031



然，則證P帝`在，當Y證P帝知m`在，ÿè論v所知者ÿ即v自身`

在Ā爲�2然v`在不依ýv]m之�知，m理昭然2亦不可Ý言Ð者\

N，蓋P帝之知識涵~萬般命題，且除知識外，更秉w善性�y能Ā屬

性2故v`在斷不可�v]m之�知\義2細思之，萬般�理莫不Û是2

萊布尼茨]稱P帝之觀點�Ā不Ý，v所知者爲�( )Ā彼顯
然視m斷言非屬贅語2然ç�理意謂P帝所知，則<P帝觀點�Ā=之斷

言，Ā等\ý<彼知v所知=2況且，P帝之`在乃自 è演而得，

故ý邏輯序列P]ývà2是ñ吾人斷不能44v則陷ýĀ環論證44
主張mß僅源ýP帝]v之�知2ÿl，ö矛盾ß或\Nß，ªÛ萊布尼

茨�言[ ]，則�僞無w2故ömß，<P帝`在=
之�而非僞，亦無urû2是ñ，縱P帝之`在或依ý矛盾ß，mß亦斷

不能反依P帝之`在2終須思ß命題N詞之q義2萊布尼茨須主張永恆�

理`ýP帝之心智[ ]2u是吾人不可言
P帝臣服ý永恆�理，因�理構rvq性之N部，即v理解力2然萊布尼

茨ÿ言�理乃v理解之內在]象( )，m<]象=
N詞，Ā暗示<內在=N詞所欲v�者44即�理異ýv被知2細究
之，m理甚明2永恆�理焉能<`在=？矛盾ß，或<ÐàÐ爲四=之命

題，或�`�理44凡m種種，吾人被告知`ýP帝之心智2然稍à思
ß，必明m類�理y然無法<`在=，`在者僅爲]v之�知2斷÷主張

吾人研習歐�Ü得，Ā則研習P帝之心理學2ç爲補救，謂�理Ā構P帝

之理解力，且m方使v爲�，則因命題�v�知必當Sw，Ò^出大不敬

之結論ÿP帝ÿ無�知可言2�理即爲P帝之心靈狀態，而吾人�知m�

理Ā然P帝反不能�知之，因�知異ý被�知者2  概言之，ç�理爲
`ýð心靈之物，則m心靈�÷N�知m�理之心靈，斷不能覺知\N�

理2吾人ç��矛盾ß唯N無Ð，無論`者�知ö屬\N，則mßq身即

爲異ýNW�知之物，邏輯P斷不能依賴P帝之心智2除非�理獨ûýP

帝之�知，v則P帝_無物可知2P帝之理解力u]永恆�理之�知構

r，çm�理ÿuv�知構r，則v�知無u肇始，亦無理據使v知m命

題而非他命題2故永恆�理必獨ûýP帝之�知而�，是ñ斷不可用ñ證

例 G. iv. 439

矛盾ß

G. v. 14 (D. 94; N. E. 14)

G. vi. 230; vii. 305 (D. 103; L. 343)

G. vi. 614 (D. 225; L. 243)

¿ 6 À



知識��理之關Ï

v`在2萊布尼茨�終oâ奪ÿP帝之理解力究爲�理之Ö\，抑或mÖ

\之�知2_者_引ôN酷�ï賓諾莎之P帝，然無P帝意à容身之所Ā

à者qê使P帝所知者之�理獨ûýv�知，故亦不足爲è論�知或�知

者`在之y據2

 ¿5 À參見 G. vii. 365 (D. 244), 379; iv. 3442
 ¿6 Àm�駁÷Āu萊布尼茨q人ð出，見ý}1680�撰文駁斥笛卡兒時2彼言ÿ<笛t兒之P帝既無

意à亦無理解，因依v說，P帝意à無善爲]象，理解無�爲]象= (G. iv. 299)2

óm，吾人þ見萊布尼茨自永恆�理è^P帝`在所ñ之謬誤2茲願藉m

論證所啟�，�ñç~關ý�理�知識之�論，ñ強化P述論點2

nÝ�為，lÛ萊布尼茨所言，ç無理解`在ÿ即使P帝的理解亦不

`Ā，永恒�理便無法rûÿ

Ā2m觀點Ø <Yy�理在ð種意義P是心靈產物=之

說所è波û瀾，更被 擢升為第N原理2既然vâNW�理會^

ô自相矛盾，那ÀvâNW知識亦因mr為自相矛盾之�2且依m觀點，

o經�知的�理不可能`在，故必須假設N個人格化P帝，或ð種泛神論

的nÝ心靈44�理永恆地從vq質中流溢而出2s要指出的是ÿ萊布
尼茨]P帝的證明，不Þ是m論證的神學變ÜĀ而s]萊布尼茨的所p批

v，\樣適用ýNW主張�理依賴知識者2需銘記ý心的是ÿ知識乃複雜

概念，u�理�信念構r2

G. vi. 226. 參見ï賓諾莎:倫理學;第Ð部
第七命題附Û ÿ德

黑格爾主義

`為心理現象的信念，無論v所信命題為�或為假，q質ö\2因m，s

所討論的觀點面臨的首要÷題，在ýSV�信念�假信念1知識�謬誤2

vl的÷題類�ý假設<P帝`在=之�理需依賴P帝]m�理的�知ÿ

ç主張<�理依賴知識=的命題q身為�，則vÛ`能反Þ來依賴知識？

使v依賴知識_陷入Ā環論證Ā使v不依賴知識，則等ý�棄原pû場2



從預â和諧出�的論證

第OÝ÷題在ýÿ知識並非簡單概念，â義知識的命題必然Yý<知識`

在=之命題而rû2

mû場�ßá論證明\y\源2z者ö依賴<v斷的`在理論=44即
主張NW�理ö在ýï述`在者2�理]知識的依賴，Ā為<命題`在理

論=的特例Ā而ü理論�`在理論\樣，ö隱含N個粗陋假設ÿ不`在者

即虛無，甚ó毫無意義2�理顯然是ð種Ā在，故依m理論，v必�`在

相聯結2既然知識ÿ或許Ā`在，_�理視為知識的屬性便�理rĀ2ý

是，<ð命題為�=之陳述，被簡化為<ü命題被�知=之陳述，從而轉

化為`在性命題2因m，萊布尼茨_ßá論證明�<永恒�理論證=緊密

相聯確pÓ理 [ ]2但在s看
來，他主張�理依賴`在卻是謬誤2尤v]N個]持<可能性ÿý現Ā

性=者而言，m理論尤為荒謬2

例Û G. VII. 30235 (D. 1003103; L. 3373343)

萊布尼茨因P帝信仰而陷入的邏輯矛盾不ß枚�，÷ñ盡述2然_文所述

之矛盾Ā屬關鍵2sQþ見，<現Ā性不�可能性\þ=之觀點，]萊布

尼茨的v然性學說1自u論乃óā之問題的解答ö不可或缺2但m觀點卻

被<v斷`在理論=所vâ44而ü理論l是萊布尼茨z大P帝證明的
基石2ç每N命題ö_謂詞�屬ýð`在者，則<非`在者w可能性=便

無法`為終極�理rû2sQó多只能意指P帝或他人相信v可能，且ç

邏輯N¯，便須�âm信念為謬誤2ý是，萊布尼茨引入P帝之�，反使

v墮入 ÿ唯現Ā者方可能，非`在者ö不可能44
v然性之y基蕩然無`2

ï賓諾莎式的必然性

ç_P帝設想為]單子p任`�響力，則 的÷N面相亦無可

ÿ免ÿ即<唯獨NĀÜ=之信念2但在深究m矛盾_，需Y審視萊布尼茨

Ā鍾|的證明44v親創的 2

ï賓諾莎主義

<預â和諧=論證



<預â和諧=證明是所謂 的特殊形式，亦稱 2m

乃:布Ü_沃特論Ö;Û�俗神學的d用論證2因v缺陷尤為顯著，反獲

v他證明op的nÛþ2世人常言ÿ世界構 精妙，必p�藝超凡的建築

師所 2萊布尼茨的論證則ü稱ÿNW單子的和諧，唯源ý共\之因 [
]2單子間精確\n，唯pNO預Y設âv\

n性的創 者能解Û2且看m理論隱含之義2

物理-神學證明 設計論證

例

Û G. iv. 486 (D. 79; L. 316)

概言之， 需�Ì雙Ý職能ÿ既為護S者，亦為創 者2萊布

尼茨__者併入à者 ，卻常v�m�2他聲稱P帝是靈魂的直接外在]

象，能直接`用ý靈魂ÿ儘管顯少為之Ā[ ]2m意義
P，萊布尼茨�\ ，即<sQ在P帝中觀照萬物=[

]2然徹底摒除P帝]世界的直接~預方為P策44因�
明顯Õ背萊布尼茨的邏輯2Û_所述，反]ĀÜ交à`用的論據öw形P

必然性，故\樣適用ývâP帝]世界的`用2因msQ假設ÿP帝僅為

創 者，v護S僅Ü現ý創 Ā完美的世界2

基督教的P帝
¿ 7 À

G. v. 99 (N. E. 109)
馬勒o朗士的學說 G.

vi. 578 (D. 189)

 ¿7 À參見阿爾諾的反]意見，G. ii. 152

每當萊布尼茨o慮Û神學異ð時，他_P帝]世界的`用完y限ý創 2

他ü稱ÿP帝之善使v渴望創 善，v智慧昭示Ā完美者，v權能則使之

得ñĀ現ÿ Ā2P帝之智慧�善大ô]êý人類的�知�意à，

但v權能卻是獨特屬性，Ø 物無可企Û 2P帝智慧包含]NW�理

ÿ無論必然或v然Ā的�知2就必然�理而言，構rv理解力的�知Yý

意àÌ為44因v意àu]<善=的�知所決â，而關ý善的�命題ö
屬必然�理2萊布尼茨察覺ÿ Āÿç善不獨ûýP帝意

à，則稱v意à為<善=便無意義Ā但他o見\理可è44ç�理不獨
ûýP帝思維，則稱v思維為<智=亦無意義2因m，智慧�善T力創 

善的世界ÿ因辨識世界之善需智慧Ā2但創 Ì為需權能Ā現，而非決â

世界q性2m×，萊布尼茨�藉<v然v斷理論=ÿ開矛盾ÿ所p不ñÛ

P帝的`p命題ö屬v然，故P帝雖無法不矛盾地�響任NĀÜq性，卻

G. vi. 167
¿ 8 À

例Û G. iv. 344



]m論證之質疑

可不矛盾地引ôüĀÜ之`在2m即<預â和諧=�ßýP帝之�義ÿP

帝ø擇創 和諧的單子，和諧雖源ý單子q性，但wmq性之單子的`

在，Ā賴P帝權能2

 ¿8 À例Û G. vi. 615 (D. 225; L. 24435)2但]比 G. iv. 515 (D. 125)2

]m論證可察ÿçßá論證明rû，則m證明Ā屬多餘2çP帝`在可從

任Np限`在è^而出，則`在者的wÜq性無關緊要，ó多僅為à續

<P帝ó善=之經驗證明的R料2m外，依萊布尼茨的ĀÜ觀，<創 =

ĀÜ之概念疑竇ÝÝ2m×他陷入�qÜ論證的矛盾，吾人須就m回溯2

Û果`在能r為P帝q質的N部V44而�]qÜ論證明是必要的44
那À`在就是P帝的謂詞2但Û果`在是P帝的謂詞，它q身就是謂詞2

因m當sQ說任`Ï物`在時，`在就是m`在物的謂詞2óm，萊布尼

茨會���個論點[ ]2然而，ç`在是謂詞，它便
r為ĀÜq性的N部VĀ而ĀÜ被創 時，就獲得了N個ð謂詞2ý是`

在`為v然且綜\謂詞的特殊地O便瓦解了2Û果所pĀÜ始終包含vy

部謂詞，那À所pĀÜ必然始終包含或不包含<`在=�個謂詞，P帝]

m謂詞的掌ç力必然�v他謂詞無異2增Ā`在�個謂詞在形P學P必然

是不可能的2因m，要À創 是自相矛盾的，要Àÿç`在不是謂詞Āq

Ü論證明便不rû2但lÛ 所指出的，v他論證y都依賴ým論證

2因mç接Ø它，sQ必須視P帝為唯NĀÜ，即內在的 而無

創 能力Āçò絕它，則必須��所p單子必然`在，且不依賴任`外在

原因2�l是為`s說( )N元論必為泛神論，而單子論必為無神
論2也l因Ûm，每當萊布尼茨嚴肅]待P帝時，總不自覺陷入

2

G. v. 339 (N. E. p. 401)

ÿ德
¿ 9 À

泛神論P帝

§ 106.
ï賓諾莎

式泛神論

 ¿9 À純粹理性批v，Hartensteiný，1867�，頁41414272



u萊布尼茨P帝信仰^ô的矛盾

�些泛神論à果中，p些值得注意2萊布尼茨說ÿ<萬物ö在P帝之中，
猶ÛO置`ý被置物之中=( )2在他的Ü系中，O置僅是
被置物的屬性Ā因m萬物ê僅是P帝的屬性2<唯獨P帝，=:單子論;告
訴sQ，<是……原初的單純ĀÜ，NWØ 或Í生的單子ö是v產物——
可謂u神性持續閃�而`那`那誕生=[ ]2:形
P學談;中ñQ段落�P可出自ï賓諾莎手筆ÿ<Ø ĀÜ依賴P帝，P
帝不僅保`它Q，更ñð種流溢持續創 它Q，Û\sQ產生思想2因為

P帝……ñNW可能方式觀照世界的所p面向Āßá每N視角的結果ÿÛ
\從ð×觀看Ā，çP帝決意使v思想生效，便產生出符\m視角的ĀÜ

ñ表Ôßá2既然P帝之觀照永為�Ā，吾人感知亦然Ā唯獨源自吾身的

v斷會欺瞞sQ=( )2人Q不禁疑惑ÿ當P帝<使v思想生效=時
究ÿ�生了`種變化？  �P所pĀÜ的總和必�P帝無從SV，因而
等\ý祂44�l是泛神論信條2  萊布尼茨þ極接近<NW規â即v
â=的學說，卻渾然o覺m說qê^向ï賓諾莎主義2m論證ñÛ每單子

中原始力的必要性，而Í生力是v樣態化2他ü稱ÿç無原始隱德萊希，

<_p樣態而無可供樣態化的Ā質Ā純然被動者不可能w主動樣態Ā因為
樣態化非但不增Ā任`完滿性，僅能是變動的限制或限â，故無法超越主

Ü的完滿性=( )ÿÝ點為筆者所àĀ2萊布尼茨甚ó坦�(
)v主張多ĀÜ�為o斷ÿ<çĀÜ概念在v屬的â義中僅適用ýĀ簡

或原初ĀÜ，則唯mĀÜ方為ĀÜ2而您大可ñ，=他接著說，<Ûm理解
>ĀÜ?N詞ÿ唯P帝是ĀÜ，v他ĀÜ則÷`他稱2但sā願_求N個

契\他物且符\å常用法的概念——據m，您1他�sö被視為ĀÜ2您
不會v�m為\理，且çrû，亦屬p益2=

D. 178; F. de C. 38

G. vi. 614 (D. 225; L. 243)

G. iv. 439
¿ 10 À

¿ 11 À

G. III. 67 G. II.
232

 ¿ 10 À]比\著`÷N段落(G. iv. 453)ÿ<然而，s不�\ð些能�哲學家的見解，他Q�P主張吾人
觀念q身在P帝之中，y然不在吾人內2依s之見，m說源ý他Q尚o充V考ßm×關ýĀÜ的õ
Û，亦o明察吾人靈魂的完u獨û性——m獨û性使靈魂涵~vNWý遇，並Û結果表Ô原因般，
表ÔP帝ÛNW可能�現Ā的`在者2況且，sÿ藉他人觀念思考，Ā乃不可設想之Ï2=



 ¿ 11 Àª然，萊布尼茨在l頁向sQ保證ÿP帝不僅ÛØ ĀÜ所見般觀照ßá，更ñ截然不\方式
觀之2但�仍ð所pØ ĀÜ無從SwýP帝的部V44m觀點�泛神論無異2

um顯見ÿ當論ÛP帝時，原初ĀÜP帝�單子或Ø ĀÜ間`在`等鴻

溝2但當萊布尼茨聚焦單子時，P帝不得不從泛神論賦予的高O降格Āó

少zl，祂被稱為單子之N( )2s�為mÐ段落ê視
為筆誤2P帝d常稱謂是<單純原初ĀÜ=或<原初}N=2在稱P帝為

單子的z×，m稱法並不直接ÿN×稱<除原初單子外，單子öØ制ýï
情=( )Ā÷N×較直�ÿ<單子或單純ĀÜ在v屬的â義中包含
知覺�欲求，v或是原初者即P帝ÿ萬物終極理u所在Ā，或是Í生者即

Ø 單子=( )2mÐ段落ê屬筆誤，理u在ýÿ據s所知Āw
無他例2傳}表述 ÿ單子之單子Ā44sÝ_不獲v
蹤跡44更R證m可能性2m語þ為 所用ÿÞ去�為萊布尼茨的

<單子=N詞源出ý他Ā2m�ð èn萊布尼茨亦用m語，à

世學者44除 ( )外44ö 率假
â黑格爾p所依據2因m，不ä視萊布尼茨的P帝為單子之N，尤v單子

構r³續序列，顯然不可能`在�P帝差異無窮_的單子2

G. III. 636; VII. 502

G. III. 636

G. VII. 502
monas monadum

布魯諾

黑格爾
¿ 12 À

埃爾德曼 參:哲學史;卷Ð第ÐÚ頁62

 ¿ 12 À例Ûv哲學史著`:黑格爾yÖ;卷T}頁4181422Ā÷見簡明邏輯學:yÖ;卷五頁865Ā
華萊士ïq頁3342萊布尼茨的<單子=N詞極可能源自vÜ范·赫爾蒙特2參見施泰因，:萊布尼
茨�ï賓諾莎;2

現在sQ可ñ總結萊布尼茨因v神學而陷入的矛盾2qÜ論論證44唯
N能證明P帝`在是必然�理的論證44�`在在p限Ï物中被賦予的
獨特地Oà不相容2萊布尼茨關ýp限性�v然性的哲學çrû，必然包

含ÿ德的û場ÿ`在]Ï物q質毫無增益，即`在不僅僅是眾多謂詞之

N2çm為�，`在便無法構r任`q質的N部V，qÜ論論證即告崩

潰2ßá論論證依賴ýv斷的`在論理論，��萊布尼茨]可能性�現Ā

性的SV相矛盾2因vv然性理論的x心在ýÿ非`在之物必須是可能

的Ā而�並非`在性v斷2�Þ永恆�理的證明則假設命題之�源自v被

相信44m觀點q身y然謬誤，且²Nn^ôP帝ê相信`種命題變得
完y任意2ü論證\樣依賴v斷的`在論理論，因v基礎在ýÿ�理q身



P帝的善性

非`在，故自身並非ĀÜ，僅能是�Ā信念的屬性44vĀ環論證性不
言而喻2預â和諧論證再lñÛ 物主概念，而ĀÜ的創 唯p在`在非

謂詞的_ðQ才可能rû2但çÛm，P帝的`在便不能是V析命題，依

萊布尼茨的邏輯，必屬v然2qÜ論論證_失效，而P帝`在q身既屬v

然，必pN個傾向但不必然化的充足理u2但ç需m理u，sQ不Û直接

��預â和諧為終極ÏĀ，因P帝`在的假設不足ñ解Ûm和諧2

關ýP帝的善性，�需略`說明2多數哲學家�P假â，ç能證ĀP帝`

在，v善性必然隨之rû2因m，儘管萊布尼茨確在ð些段落中，為v形

P學意義P可稱之為P帝完滿性的觀點ð供論據，他卻從o¿心證明P帝

的善性2在ð交予 的論證中，sQ看到<完滿性=被â義為任`

簡單絕]1�極且不可界â1並能無限制地表Ôv]象的質素ÿ

Ā2萊布尼茨�P]àmâ義2故他在:單子論;中言Ó[
]ÿ<sQ亦可斷â，mó高ĀÜ既獨N無Ð1n

Ý且必然，v外w無獨û之物，且為可能`p之直接à果，必無界限而涵

~盡可能多的Ā在性2umè知，P帝絕]完滿，因完滿性無非嚴格理解

Q之�極Ā在性的ßþ，撇除Ï物中qw之限界2而ý無界×，即P帝之

中，完滿性乃絕]無限2=  然m意義Q理解的完滿性，雖�蘊含P帝無
限的善性，卻\樣ÿ除非純粹ñ匱Q論看待āĀ蘊含v無限的ā性2為ÿ

m結論，萊布尼茨Û多數l觀主義者般，斷言ā僅為N種限制2他稱P帝

無限，魔鬼p限Ā善可無限è²，ā則pv邊界ÿ Ā2

故P帝之完滿性包含無限善性，而非無限ā性2ç萊布尼茨��ā性為�

極謂詞，便無法維持v]P帝的â義或V析v斷學說2因善ā_非相à矛

盾，卻顯然無法\時`為P帝之謂詞2他Ò主張44儘管oð出任`論
證44ā性q質P屬p限2m點引 sQ²入v ä討，q著`亦

_ñm`結2

ï賓諾莎

G. vii.
261 §§ 40, 41;
G. vi. 613 (D. 223; L 239)

¿ 13 À

G. vi. 378 (D. 196)

倫理學



 ¿ 13 Àm�亦為萊布尼茨倫理學中的完滿性觀念2參見G. vii. 303 (D. 101; L. 340)ÿ<在眾多可能Ï物
�可能序列的無限組\中，`在著使Ā多q質或可能性得ñĀ現的那N個2=÷見G. vii. 305 (D.
103; L. 342)2但z者在l頁被SV，Ó德完滿性在m呈現為形P完滿性之N種2



第 X V IĀ

萊布尼茨的倫理學

自u�決â論

PĀsQ見證，P帝的善性是v善Ì之形P學必然的充足理u44�些
善Ì屬v然，Ā為NWv他v然性之終極源頭2m_sQ引ó萊布尼茨倫

理學門檻，vÜ系中所p÷題�矛盾，在m×的匯聚甚ó超越v神學學

說2他]目的因的強調，賦予倫理學ýv哲學中極Ý要地O2然而他]善

的意義�q質之思考�顯匱Q2v倫理學矛盾ÝÝ，部V源ý漠視，部V

源ý] 的÷就2s雖_簡述m主題，仍會按比例給予相當篇

幅，猶Ûv在萊布尼茨沉思中所_比Ý2

基督教Ó德家

s需×理O個獨û問題2_Ð者屬心理學範疇，僅p者方為嚴格意義之倫

理學2m即ÿd 1e 1f 2自u�決â之學說 意à心理學 善之q質

d 萊布尼茨用ñ調和自u意à�徹底決â論之學說，y然建基ýv然

性�ĀÜ之活動性2Ûv所指，自u乃極þ曖昧之詞2

<意à自u，=他言，<……pz種不\理解2vN]ûý精神之不完美或|
役狀態——m為強制或}束，然屬內在，Û源ýï情者2vÐ用ý自u]
ûý必然性時2=ý第N義，<唯P帝完y自u，Ø 精神僅在超越ï情之
程þP自u2m自uĀ關P吾人之理解力2然]ûý必然性之精神自u，

則ñÛ純粹意à，且就vpwý理解力而言2m即所謂自u意à，v要義

在ýÿ吾人主張，理解力呈現予意à之Ā強理u或s象，不會妨礙意àÌ

為之v然性，亦不賦予v絕]的1可謂形P的必然性2= ¿ 1 À

 ¿ 1 À N. E. pp. 1793180; G. v. 16031, Bk. ii. Chap. xxI.



mÐ義中，_者]ê主動�被動之SV2意à之自u程þ，×決ý吾人Ì

動之主動性，即u清p觀念決âĀ唯獨P帝44僅w清p觀念者44完
y自u2故m義�理解力相³2  à者則關P自u意à爭ð之x心，亦
為當_須審視之要點2

¿ 2 À

 ¿2 À參見G. vii. 1093110，關ým意義Q自u之²Nnõ述2

萊布尼茨��44lÛ任`嚴謹的哲學家都ê��44所p心理Ï件ö
p原因，lÛ物理Ï件N般，理論P預n心理Ï件�物理Ï件\樣可能2

vu個哲學Ü系，尤v是<預â和諧=學說，öñm為基礎2他指出o來

必然þ被決â，因為任`關ýo來的命題必þ為�或假ÿ Ā2ç

非決意挽救自u意à，他q可滿足ým結論2u個<v然性=學說q可被

û棄而無損Ü系2但�_^ôï賓諾莎式的必然性，並� 相

悖2因m他主張44lÛV析性�必然性之關聯所^向的結論44所p
`在性命題Û因果聯繫ö屬v然Ā意àÌ為雖p恆常原因，卻非必然um

Í生 2他徹底vâ ÿ即意à可無因�動之說Ā，甚ó視v為

自相矛盾 2因凡Ï必p因，ÿ<因=是v產生<果=則屬v然2他亦主

張<均衡無差w=_摧Ā善ā之wÿm狀態意味無理性ë擇，故無善ā理

u可辨2而Ó德善āl`P理u之優劣ÿ Ā2他更駁斥所謂<內

省證明自u=之說ÿ即假設sQ能感知自uĀĀ因Û他所l言，吾人可能

Ø不可覺知的感知所決âÿ Ā2m意義Q的自u\樣適用ýP

帝ÿv意à雖恆u<ó善=動機決â，仍屬v然ÿ

Ā2或問ÿ`ñ獸類乃ó純粹單子不w自u？吾ñ為m無充V理據2萊

布尼茨坦言獸類w自�性ÿ Ā，卻無自uÿ Ā2他謂

自�性乃<無強制的v然=，而當Ï物之原理源ý外時即Ø強制ÿ

Ā2úñ為<Ï物之原理=當指v變化之充足理u2ý獸類而言，m

原理ê屬內在2故獸類不自u之唯N\理解Û，�在ýv意à不u<善之

�知=所決â 2

G. vi. 123

基督教教義

¿ 3 À

無差w自u
¿ 4 À

G. vi. 411

G. vi. 130
G. vii. 40839; D. 2733

4
G. vii. 109 G. vi. 421

G. vii.
110

¿ 5 À

 ¿3 À參見 G. v. 16334 (N. E. 183)2



意à�快感之心理學

 ¿4 À參見 G. ii. 420; iii. 401 (D. 171); v. 164 (N. E. 183); vii. 3792
 ¿5 À萊布尼茨m觀點輯錄ý格哈特ÿGerhardtĀ所刊法拉雙語短論ÿG. vii. 1083111Ā2茲據法文ï

出2

‘  自u乃自�性�智性之結\2
故獸類Û無智性`在者之<自�性=，ý人臻ó更高完美�l，即稱<自u=2
自�性即無強制之v然Āü言之，吾人稱<自�=者，乃非必然亦不Øð之物2
吾人稱<v然=者，乃非必然之物，或v反面可能而無矛盾者ÿÐ者Ā\Ā2
<Øð=者，v原理源ý外在2ÿ參見波洛克ÿPollockĀ:ï賓諾莎;第Ðx p. 1932ï賓諾
莎僅p<自u/Øð=之]û，oÛ萊布尼茨`²NnSV2Ā
當z者理u無V軒�時，即`<無差w=狀態2v則即p<決â=2ÿ拉O文q註ÿ而<被決
â者=�之相]2Ā
單NĀÜ之NWÌ動ö屬v然2蓋可證ÿçÏ物ñ他式�生，亦不引矛盾2
NWÌ動ö被決â，永不<無差w=2因恆p理u使吾人傾向m而非彼，蓋凡Ïöp因2m類
傾向性理u固非必然，亦不Āv然�自u2
<無差w自u=Ā無可能2故無×可_，P帝亦然2因P帝恆自決Ìó善2Ø 物則恆u內外
理u所決2
ĀÜiu自決而遠ö無差w，則i完美2蓋既恆被決â，v決â或源自身——則v力i強1v
完美i甚Ā或源ý外——則須按比例役ý外物2
吾人Ā理性i多則i自u，�ï情i多則iØ|役2因i依理性Ì動，i契\q性之完美Ā而
�任ï情驅馳，則ir外物之|而Øè2
綜言之ÿNWÌ動öv然，或無必然2然萬物ö被決â或p常軌，無<無差w=之`2吾人甚
ó可言ÿĀÜö無差wi遠1自決i甚，則i自uĀ需外決i少，則i近神性完美2P帝為Ā
自u完美之ĀÜ，亦Ā徹底自決ñÌó善2故<空無=ÿle RienĀĀ不完美1Ā遠öP帝，亦
Ā無差w1Ā不Ø決2當吾人秉明Z而Ā理性，_uq性完美所決，故ë擇時i無惶惑則i自
u2固然，吾人Û萬物之完美ö源ýP帝，然m非但無礙自u，反r自u之u——因P帝þ_
v完美�自u之ð程þ賦予吾人2故吾人當áý可貴之自u，m自u近ý神性，使吾人Ā善擇
善ÌĀ莫Ý求虛Ýp害之自u，陷ý猶疑永惑，Û學界盛傳之<布Ü丹之驢=ÿûz麥囊間等
距之×，無u趨mÿ彼，終ô飢斃2

e m引ó意à�快感之心理學2萊布尼茨主張快感乃完美之感知，而

所謂 ÿuneasinessĀĀ為Ø 物~福之q質，v~福永不`ý
完y_p[ ]2Ì動生喜，Ø動生悲Ā
Ì動�Ø動即趨向較高或較P完美之Þ程ÿ Ā 2故當萊布尼茨

�\洛克<善即產生快感者=[ ]時，非接納
，乃斷言<Ô善=�<快感=之心理³結2\理，v說雖近ý<心理快

l主義=，仍可免m嫌ÿ Ā2萊布尼茨�為

洛克 不á

G. v. 175 (N. E. 194); VII. 73 (D. 130)
G. iv. 441 ¿ 6 À

G. v. 149 (N. E. 167) ß利主

義

:人類理解ð論;卷N第ÐĀ



罪

`在Yyq能，可Í生Yy�理2<Ó德雖確w不可證之原則，vN即Ā
WĀ者ÿ吾人必求喜ÿ悲Ā然須補言ÿm非純u理性所知之�理，因v基

ý內在經驗或混雜知識——吾人o感知喜悲之q質=[ ]2
<m準則，=他續Ó，<非u理性所知，可謂uq能得之=ÿ Ā2但理性

當^吾人追求 ÿfelicityĀ，即<持久之喜悅2然q能趨向喜悅q身
ÿ即當QĀ，理性則指向o來�恆久2m傾向經理解表Ô，即r規«或Ā

踐�理Āçq能屬Yy，m�理亦屬Yy=[ ] 2m×萊

布尼茨�暗示ÿ因喜悅被欲求，故視v為善Ā理性僅用ý表明44ç喜
悅為善，則多ßý少 2然m非v�義2Û_所述，他主張喜悅乃完美之

感知，故完美必異ý喜悅2且<意àu善決â=Ā為v然�理ÿ

Ā2ç意à恆被欲望必然決âÿ�v主張Ā，而<善=意謂所欲求

者，則意à_必然u善決â2故êè斷ÿ萊布尼茨視<吾人欲求善=為N

綜\且v然之命題，o犯ñ<善=等\<所欲=之謬誤2m亦見ý他×ÿ

他指出P帝意àç不ñ善為]象，則不能ñ善為效ÿ ĀĀ或Û

曰P帝之善使v欲創善，v智則示ñó善可能ÿ Ā2

G. v. 81 (N. E. 86)
\_

福祉

G. v. 82 (N. E. 87) ¿ 7 À

¿ 8 À

G. ii. 38;
iv. 438

G. iv. 344
G. vi. 167

 ¿6 À參見斯賓諾莎:倫理學;第O部V命題TN附Ûÿ<因m，s_ñQ所稱之j悅，理解為心靈趨
向更高完美之情感Ā而痛è則為心靈趨向較P完美之情感2=÷參見\書命題五T九附Ûÿ<j悅乃
人從缺失ā向更高完美之�程2痛è乃人從更高完美墮入較P完美之�程2=參照霍布斯:人性論;
第七Āÿ莫爾ï沃思x，第四卷Ā2

 ¿7 À他²而õÛÿq能o必öwĀ踐性，然v\樣為科學�è理ð供原則，�些原則在無意識中被

Û用2

 ¿8 À參見ï賓諾莎:倫理學;第O部V命題九附Ûÿ<吾人非因�âÏ物為善而]v產生意à1慾望
或渴求Ā反之，乃因吾人]Ï物øp意à1慾望或渴求，方�âv為善2=÷參見\書命題OT九附
Û2萊布尼茨]m觀點�`混淆，v內心]më擇恐o明p2

罪之問題ý萊布尼茨意à論中�為棘手2v所謂 ，乃恆常Ì吾¯所信

為善Ï之不移傾向2因吾人意à僅在理解呈現Ï物為善時方Ø驅而求之，

故ç吾人恆持l見，則必恆ÌlÏÿ Ā2吾人追求所�知之ó

善，然吾¯思想泰半屬模糊ÿsurdĀ，即空洞符ßĀm類知識無ñ驅動吾

德性

G. vii. 92



善ā之義ÿO者V殊

人[ ]2āÌ亦然，v非Ì動之力，而為Ì動之礙，Û無
知ÿ Ā2Ā則，原罪�原初質料ÿmateria primaĀ�無Ðô2
萊布尼茨umy基建構v非Ó德論2顯而w見，çv邏輯N¯，qê直

言ÿNW罪öy然�因ý無知2然vo`m論，反謂吾人須û規Ā理，縱

m理僅u模糊思想所察[ ]Ā謂吾人當決意慎思，ý關
鍵時刻僅在深思à方Ì動，ñ備不Þÿ ĀĀ謂人生首要準則乃恆

Ì理解所示Āp益之Ï，而非ï情ÿBewegungenĀ所驅，Ïrà無論結
果ö當自視為福ÿ Ā2凡m論述，ö為éþm�相之不Z彩托

詞ÿ]萊布尼茨而言，NW罪ö為原罪，乃任`Ø 單子固p之p限性，

v]善之知覺混ð不清，Ò在ªĀ而無可ÿ免之Ý見中，捨優×劣2吾人

ço察mĀ理之規為善，則無ñû規Āçþ察v為善，則必ûm規2v決

â論ýÓ德�非Ó德�面èÍÞ甚，然m�善āq身並無扞格2

G. v. 171 (N. E. 191)
G. ii. 317

G. v. 173 (N. E. 193)
G. iv. 454

G. vii. 99

f m引吾人ä討萊布尼茨思想中善ā之q質�涵義2vSVO類善

āÿ形P之善ā1Ó德之善ā1自然之善ā2形P善ā之論清pN¯，且

�vÜ系餘部T調Ā然v倫理意涵o顯2÷Ð者�非yq，時而被視`形

P善ā之Í生物2故萊布尼茨之倫理學，猶çĀ多倫理Ü系，病在Ā質虛

無44ñ善之外他物為q，ÿ_umè演之論視`倫理要義2 ¿ 9 À

 ¿9 À形P善ā論源自斯賓諾莎，且îý萊布尼茨倫理學之餘部2m論可純`邏輯è演，無需訴Ā目
的因ÿûnal causesĀĀ然1680�à，萊布尼茨恆援引柏拉圖:斐多篇;ñR證目的因ÿ參見Stein
\書第118頁ñ降Ā2形P完美原則之Ā澄明表述，見ýNo標å期之文ÿG. vii. 194-7Ā，}撰ý
1677�ÿ參見G. vii. 41-2Ā，然v要í�:Ï物之終極y源;完y契\，ÛG. vii. 303 (L. 340; D.
101)2見附錄§1212

<ā=，據v所言，<可V形P之ā1自然之ā1Ó德之ā2形P之ā`P
單純之缺憾，自然之ā`Pè痛，Ó德之ā`P罪愆2自然之ā�Ó德之

ā雖非必然，然依永恆�理，v可能性þ足2m無垠�理之域涵~萬般可

能 ，故必p無限可能世界，ā必入Ā多世界，即ðó善之世亦必含
¿ 10 À



形P之ā為餘Ðā之源

āĀm即神允ā`之u=ÿ Ā2m為萊布尼茨]ā之問題的解

答，顯見形P之ā乃萬ā之源2Q段引文更鑿Ām論ÿ<吾人首問ÿā從
`來？神ç`，ā`來？神ç不`，善`來？õ人�ā之因ý質料，信v

非Ø 且獨ûý神Ā然吾¯既謂萬物源ý神，則ā源á在？答曰ÿ當求Ā

Ø 物之理念q性，因ïq性涵ý永恆�理，�理`P神之理解，不繫P

神之意à2蓋吾人須知ÿØ 物原p之缺憾Yý罪而`，因vq質p限Ā

故Ø 物不能y知，且可謬誤並罹他Þ=ÿ Ā2萊布尼茨u是

駁斥 之原則44謬誤多繫P意à而非理智[ ]2

G. vi. 115

G. vi. 114-5
笛t兒 G. iv. 361 (D. 52)

 ¿ 10 À  m段證Āÿv則或`疑Āÿ萊布尼茨悟Û關ý可能v然者之命題乃屬必然2參見_文第26
頁2

¿ 10 À

故形P之ā，或曰p限性44縱萊布尼茨og明言44Ā為罪�è之y
源2m理昭然ÿç吾人恆持l見，則必恆ÌlÏĀ然吾人之謬見，源ý混

ð之知覺1原初質料或p限性2è痛伴隨墮入較P完美之境，m乃āÌ所

ô2故自然之ā�Ó德之ā，Ð者ö繫P形P之ā，即繫P缺憾或p限2

萊布尼茨鮮言m反面為形P之善，而謂之形P完美2然v多番論證，ö隱

含形P完美即善之預設，Û駁斥虛空 ，或力主<ý萬千可能者�可能序
列之組\中，`在N者使q質或可能性之極大者得現ý世2=

¿ 11 À

¿ 12 À

 ¿ 11 À例見 G. vii. 377 (D. 253)Ā然]照 G. ii. 4752
 ¿ 12 À G. vii. 303 (D. 101; L. 340)2÷見_ö2

�種觀點�P也隱含在÷N段v然â義形而P完美的文_中2他說Óÿ

<lÛ可能性是q質的原則，完美或q質的程þÿ使盡可能多的Ï物得ñ
共`Ā便是`在的原則2=在_Nö中，他更_不完美�Ó德荒謬視為\
義詞[ ]2而在l頁試圖SV形而P完美�Ó德
完美時，他Ā質P僅_à者�為_者的N種2<為免p人�為，=他解Û
Ó，<sQ在m混淆了Ó德完美ÿ或善Ā�形而P完美ÿ或偉大Ā，並在

G. vii. 304 (D. 103; L 342)



��à者的\時vâ_者——必須w明ÿy據_述，�個世界不僅在物理
Pÿ或稱形而PĀĀ完美，因vĀ現了Ā多現Ā性的`在序列Ā在Ó德P

亦是Ā完美的，因為Ó德完美Ā質P即是精神自身的物理完美=[
]2ü言之，Ó德完美是l確的Ì動，而�×決ý精

神的物理完美，亦即清p的知覺能力2

G. vii.
306 (D. 104; L. 345)

¿ 13 À

 ¿ 13 À÷參見ñQ段落 (G. iii. 32)ÿ<形而P善ā是ßá中的完美或不完美，但特w指那些�生ý非理
性或可謂無靈性Ø 物身P的善ā之Ï2=

關ý形而P完美�Ó德完美的關Ï，萊布尼茨Ā÷洗脫不ª之嫌2他利用

à者]_者的依賴性來解決ā的問題，並_ā�結為純粹的局限2m論]

v證明神的善性ó關Ý要44lÛ_Ā所見，�亦是他_ā�原初質料
Ûp限性uÜ³結的基礎2然而，Næ論Û罪1懲罰1°任1y堂地獄等

的y套機制時，他便試圖使Ó德ā獨û`在2ç欲理解v倫

理學，sQ必須大膽��形而P完美�不完美的ó高性，並è^và果2

基督教Ó德家

形而P完美僅是q質的ßþ[ ]，或�極現Ā性
的規模[ ]2�意味著ñĀ高可能程þ擁p所p
可能的簡單謂詞2萊布尼茨反駁 時主張ÿN物可僅因單N屬性的

ß更大ÿ而非屬性更多Ā而wp更高現Ā性2例Û他指出，X比方Xwp

更大的ÿþ[ ]2但他又斷言ÿ無法ÔóĀ高程þ者ÿÛ數
_�圖形Ā不屬完美範疇( )2Õý他\時強調神無限而魔鬼p
限，善可無限è²而āpv界限[ ]，數_�圖形被排除
顯然因v非�Ā謂詞，且Û³續Ü討論所示44無限數目自相矛盾ÿ儘
管Ā無限可被容許Ā2因m，形而P完美的q質在ýñĀ高可能程þ擁p

Ā多可能謂詞，且無�Ā謂詞被排除在mâ義外2

G. vii. 303 (D. 101; L. 340)
G. vi. 613 (D. 224; L. 240)

ï賓諾莎

G. i. 144 (D. 17)
G. iv. 427

G. vi. 378 (D. 196)

¿ 14 À

 ¿ 14 À÷參見 G. v. 15 (D. 95; N. E. 15)2

umè論，不完美自然僅是純粹vâ性`在44即完美的純粹缺失2單
子�神的差異僅在程þ高Pÿ它Q擁p�神相\的完美性，只是等�較P

( )2  依m觀點，魔鬼ê是ĀP等的赤ø單子44但神學家恐G. ii. 125 ¿ 15 À



�V析v斷學說的關聯

自然國þ�恩x國þ

÷接Øm說，因他Q總假設魔鬼w�知能力2pN段文_中，萊布尼茨試

圖直接³結完美�善ÿ<Næ確û`在優ý非`在，或`在pv理u，或
必須從可能性Þo到現Ā性，便可è知——即使缺Qv他決â因素，`在
的ß仍會趨ýĀ大化=[ ]2m×他�P��善意
味著�`在ß不\的內涵，並視z者的關聯wp深意2

G. vii. 304 (D. 102; L. 341)

 ¿ 15 À參見ï賓諾莎:倫理學;第Ð部V命題四T九附Ûÿ<sQ參�神性的程þ，×決ý自身Ì為趨
ý完美Û理解神之程þ的增長2=÷見:單子論;§422

m觀點^向的倫理學Ā屬常見ÿ善性�現Ā性被視為共生ÿç非等\Ā2

 umwè得<現Ā即善=44據s所知，mè論是m類倫理學的唯N
可××2但]��ā之`在[ ]的萊布尼茨而言，m說荒
謬ó極2çā僅是局限，則NW`在ö屬不\程þ的善，而無V毫ā性2

ç_痛è等`在物vâ為ā，則āÛ\善，Ā為�極謂詞2  因m它必
被納入形而P完美2V析v斷學說無疑û長了<ā即純粹vâ=之見

44善�ā顯屬à斥謂詞，çz者ö�極，mv斷即為綜\v斷2故ā
被視`善的純粹vâÿ儘管_善視為ā的純粹vâ\樣\P邏輯Ā2Næ

��ā是�極謂詞，u套ā的匱Q論便隨之崩塌，形而P�倫理完美的關

聯亦不ÿrû，神`為<w備所p�極謂詞者=的â義\樣瓦解2

¿ 16 À

G. vi. 376 (D. 194)

¿ 17 À

 ¿ 16 À參見ï賓諾莎:倫理學;第Ð部Vâ義}ÿ<s理解現Ā性�完美性為\N物2=
 ¿ 17 À即便在1677�ÿ萊布尼茨思想Ā接近ï賓諾莎主義之�Ā，他仍反駁NO笛t爾主義者ÿ<快感

�痛èöw�極性= (G. i. 214)2參見Stein, op. cit. pp. 90, 912

尚pN×l要矛盾需指明ÿ萊布尼茨常言Û目的因僅關ñ精神[
]，但他×又明確vâm說( )2他�P�為ÿ

G. iv. 480
(D. 73; L. 304) 例Û G. vi. 168



第  2 0 .  章

附錄

II. § 8  萊布尼茨邏輯論證ý要

單子中唯精神是自在目的Āv他目的非個Ü單子，而是形而P之善ÿ即自

然秩序�美Ā2他指出ÿ物理世界的首要原則是賦予vĀ大完美，Ó德世

界ÿ或稱P帝之城Ā的首要原則則是賦予vĀ大~福( )2�引ô
自然國þ�恩x國þ的和諧44即`為建築師的神�`為君主的神之間
的T調( ]2_者僅追求秩序�形而P完美Āà者
追求精神之~福2而世界構築精妙，zÝ目的^向\NÏ件序列，m即又

NÝ預â和諧2

G. iv. 462

G. vi. 605 (D. 215; L. 421)

在萊布尼茨哲學中，從充足理ußñ降的NW，ö�Þ目的因的引入而繫

ý倫理學2但倫理學`為神學â見極深的 域，使萊布尼茨無法自uä

討2他qê�展的倫理學�ï賓諾莎極為相�44wp相\謬誤�相近
結論2但身為l}信仰]÷<聲]狼藉無神論者=的旗手，萊布尼茨�縮

了，躲²Ý複聖潔套語的ÿ風港2v哲學�氣質的uÜ傾向，ö在犧牲無

知善意的ï價Qè崇啟蒙1教育�學識2m傾向q可在v倫理學中獲得邏

輯表Ô2但他ø擇支持罪�地獄，並在ñÛ教會時，甘為蒙昧主義的擁護

者2�l是v哲學Ā精粹×在抽象 域，而Ā拙劣×緊À人類生活之因2

 當s審視每N�Ā命題的概念時，�現每個謂詞
44不論是必然或v然的1Þ去1現在或o來的44都蘊含ý主詞
概念之中，�便是s所求的y部⋯⋯⋯⋯ü命題ó關Ý要，值得確

û，因vè^出每個靈魂自r獨û世界，除P帝外不Ø萬物~擾Ā靈

魂不僅不朽且可謂不可侵犯，更在vĀÜ中保`NW經�的痕跡2u

m亦可知ĀÜ間的相à`用，尤v是靈肉結\的q質2m`用非依Ā

常見的<物理交à�響=假說44因ĀÜ的當Q狀態ö自�形r，僅

G. II. 46 (1686).



II. § 10  命題ö可�為主謂形式P？

II. § 11  V析命題�綜\命題

是v_態的結果Ā亦非基ý<v因論=⋯⋯⋯⋯而是依Ās稱為證明

性的<伴隨論=假說ÿ即每個ĀÜö按v特p視角表ÔßáuÜ序

列，故它Q能完美和諧共`2

 任`外在稱謂ö必p內在y基2G. II. 240.
 空間相異之物必表ÔvO置，即周ý環境，因m不僅憑O

置或純然外在稱謂SV44m為常識所忽略2
G. II. 250.

 s�為，關Ï較比較更為yq2關ÏV為比較
型或T\型ÿconcoursĀ2_者ñÛ契\ÿconvenanceĀ或p異
ÿ×狹義Ā，涵蓋相�1相等1不等Āà者則包含ð種³結，Û因

果1uÜ局部1情境l序等2

G. V. 129 (N. E. 144).

 關Ï�秩序帶p理性ĀÜÿont quelque chose
de l9être de raisonĀ之性質，雖y基ýÏ物Ā因v�Ā性44Û永
恆�理�可能性44源ýó高理性2

G. V. 210 (N. E. 235).

 ä_�理置ý理念ûÜ間的關Ï中，m關Ï決
âN者是v蘊含ý÷N者2

G. V. 377 (N. E. 451).

 讓sQ滿足ýä求心靈命題�Ï物Ā況的]ê
之�2

G. V. 378 (N. E. 452).

 您必不�\ð屬性\時依`z主Ü2故s主張ÿ大衛之x
性�所羅門之子性雖為ÐÏ，但z者共�的x子關Ï純屬心智建構，

vy基在ý個Ü的屬性變化2

G. II. 486.



 s非但不贊\接納可疑原理，更主張ê追索歐�
Ü得|理之證明⋯⋯當被問Û�知�檢視y賦原理之法，s答

曰⋯⋯⋯⋯除卻y源o明的q能，吾¯須_v�原ó第N原理，即藉

uâ義44不Þ是理念的清põÛ44Ôó\N性或直接性的|
理2

G. V. 92 (N. E. 99).

 �`證明之關鍵不在圖形⋯⋯而在nÝ命題，
即â義1|理Ûþ證â理，m為è理x心，縱無圖形亦能rû2

G. V. 342 (N. E. 403).

 憑直覺�知的基q�理Û~生�理，V為z
類ÿ理性�理或ÏĀ�理2理性�理屬必然，ÏĀ�理屬v然2基q

理性�理s}稱為\N命題44因v僅Ý複陳述而o傳ð知2肯â式
Ûÿ萬物ö為v自身，或任意例證ÿA是A1B是B⋯⋯⋯⋯等邊矩形
即矩形⋯⋯⋯⋯çl四邊形為等邊矩形，則m形為矩形⋯⋯⋯⋯çA非
B，則A非B⋯⋯⋯⋯vâ式\N命題則基ý矛盾ß或殊異ß2矛盾ß
謂ÿ命題非�即假2

G. V. 343 (N. E. 404).

 物質維þ數×O非因ó善之理，而u�`必然性ÿ因數學
家證明僅O條相à垂直直線能交ýN點2m例Āäõ明<智者ë擇的

Ó德必然性=�<ï多葛Ûï賓諾莎~的粗暴必然性=之w⋯⋯使人

反思Û動âß之理ÿ基ýó善ë擇Ā�O維之理ÿ基ý盲目�`必

然Ā的yq差異2

G. VI. 323.

 理性�理w必然性，v反面不可能ĀÏĀ
�理wv然性，v反面可能2當�理屬必然，可經V析V解為更簡理

念��理，直ó追溯ó基q�理⋯⋯基q原理⋯⋯無需亦無法證明，

即<\N性陳述=44v反面含顯著矛盾2

G. VI. 612 (D. 223; L. 236).

 數學y基在矛盾ß⋯⋯單憑mß足證NW算術�
�`原理2然從數學跨ó自然哲學，需÷N原理⋯⋯即充足理uß2

G. VII. 355 (D. 239).

 欲確信â義è論為�，須知ü概念w可能性2çv隱含矛
盾，則可\時^出相悖結論⋯⋯故理念必涵v斷2

G. I. 384.



III. § 13  萊氏Ü系中v然v斷之範疇

 理念��理可V基q型�~生型Ā基q型�知無需
建構，只需辨識2

G. V. 21 (N. E. 21).

 â義非Û霍布ï所言可c意設â，吾¯亦不能隨心 念
44m見�笛t爾~所持2因吾¯構建之理念須wĀ效性ÿ即可Ì
性Ā，且置入要素須彼m相容2

G. III. 443.

 永恆�理q質ö屬假言命題，Ā謂ÿçvr
û，則_rû2

G. V. 428 (N. E. 515).

 縱使ßá萬Ï]P帝而言þ確âÿ或曰ÿÏ物自
w確â性且相à³結Ā，v³結o必w必然性44Û<_Ï隨vÏ而
生=之�值2m理尤適用ý意àÌ為2

G. III. 400 (D. 171).

 當Î哲學家共識ÿo來v然Ï件之�值þâ，因v必屬o
來或必_�生⋯⋯故v然性縱屬o來，仍不失為v然Ā而m確â性

ÿç可知則稱必然Ā�v然性並`不悖2

G. VI. 123.

 物種概念僅含永恆或必然�理Ā但個Ü概念ý潛在�
面ÿsub ratione possibilitatisĀ涵ÏĀ性，關ñÏ物`在�時間，
故依`ýP帝可能的自u決斷44因ÏĀ�理或`在�理ö繫ýP帝
意í2

G. II. 39 (1686).

 ³結或èÍVÐ類ÿvN屬絕]必然ÿ反面含矛
盾Ā，見ý�`等永恆�理ĀvÐ僅屬假設必然ÿ可謂v然使然Ā，

q身wv然性44因反面不ñ矛盾2

G. IV. 437 (1686).

 �l物理學必源ý神性完美⋯⋯非但不排斥目的因
Û智慧`在者之考ß，反須umè^物理萬象2

G. III. 54 (D. 35).

 ［動力學］Ā為sÜ系之基石Ā因vï示<粗暴�`必然
性�理=�<源ý\ä性�目的因之�理=的Sw2

G. III. 645.



III. § 14  充足理uß要義

III. § 15  v�矛盾ß之關Ï

 自然界Ā`的Û動âß經Ā驗驗證，v絕]可證性不Û�
`命題Ā但m非必要2因v非純然源ý必然性原理，而生ý完美�秩

序之理44乃P帝ë擇�智慧的Ü現2

G. VI. 319.

 當z件Ï物無法共`，且無論就vq身或�他物
結\而言，N方均不w任`優勢時ĀP帝_不會創 v中任`N方2

G. VII. 374 (D. 250).

 關ý凱撒mN謂詞[即他決意oÞ盧比_河]的證
明，並不Û數_或�`證明般絕]，而是預設了P帝自uø擇的Ï物

序列44m序列基ýP帝首要的自u法ðÿ即永遠ÌĀ完美之ÏĀ，
ñÛP帝ÿ基ý首要法ðĀ針]人性所�布的法ðÿ即人雖自u卻總

會Ìv視為Ā佳之ÏĀ2凡基ým類法ð的�理ö屬v然，儘管vw

p確â性……所pv然命題öpv`在理uÿ而非相反Ā，或ÿ等\
而言ĀöwY驗的�Ā性證明Ā�些證明使v確â，並表明m類命題

中主詞�謂詞的聯繫基ý雙方q質2然而，�些證明不w必然性，因

v理u僅建基ýv然性原則或Ï物`在原則，即建基ýç~\等可能

Ï物中Ā優或看�Ā優者2

G. IV. 438 (1686).

 既然`在無限的可能世界，亦`在無限的法則44
ð些`屬特â世界，而每個可能世界中的個Ü，v概念ö包含ü世界

的法則2

G. II. 40 (1686).

 在論證中，sÛ用z�原則ÿvN為<蘊含矛盾者即為
假=ĀvÐ為<每��理ÿç非自明或直接Āö可給出理u=，即謂

詞概念必然明示或暗示地包含ý主詞概念中，且m原則\等適用ý外

在�內在稱謂1v然�必然�理2

G. VII. 199.



 據s所言可見，s的|理o被充V理解Ā`者
[克拉克]雖表面�\，Ā則vâ2他聲稱<無物無充足理u=確為�
理……卻補充Óm充足理u常僅為P帝單純或純粹的意à……�顯然主
張P帝無充足理u而意欲ð物ÿÕ背<凡Ïöp�則=的|理2m乃

回�sþýà駁斥的<鬆h無差w狀態=44即便ýØ 物中亦屬y
然虛Ý，且悖逆P帝智慧，彷_祂可不憑理性ÌÏ2

G. VII. 364 (D. 244).

 çsQy然vâ純粹可能者，便_摧Āv然性�自
uĀ蓋因ç除P帝Ā�創 者外w無可能，則P帝所 即為必然2ç

P帝欲創 ð物，便僅能創 ü物，而無ø擇自u2

G. II. 56 (1686).

 當ð人擇m棄彼，v反向ø擇亦不蘊含矛盾，因決â性理
u並o強制ÿüÌ動Ā2

G. II. 423.

 閣Q當會��，非所p可能者ö`在……然Næ��m點，
則可è知ÿð些可能者得ñ`在ÿ而非他者Ā，非因絕]必然性，而

基ýv他理uÿÛ善1秩序1完美Ā2

G. II. 181.

 個ÜĀÜ之概念既完備且能y然SVv主Ü，故必
然蘊含v然�理或ÏĀ�理，ñÛ時空等個w境況Āv概念ÿ視為可

能時Ā亦必蘊含P帝的自u法ðÿ\視為可能Ā，因�些自u法ð乃

`在者或ÏĀ的主要源頭Ā而q質則Yý意à考ß`ý神聖理智之

中2

G. II. 49 (1686).

 ç主張�`學�Ó德學的永恆�理ÿ²而l義1善�美的
法則Āö為P帝意à自u或任意ø擇之結果，則�剝奪祂的智慧�l

義，甚或剝奪v理智�意à，僅餘ð種無þ之力ÿ萬物um流溢Ā，

m力更ä稱<自然=而非<P帝=Ā因çv理智ÿ]象為vq質所含

理念之�理Āÿ依賴意à，豈非荒謬？而çv意à不ñ善之理念為]

象反視為效果，又`ñ可能？

G. IV. 344.

 依s之見，ç無Ā優可能序列，P帝必不 物，因祂無法
無uÌÏ，或擇l優而棄ó善2

G. II. 424.



IV. § 16  笛t兒�ï賓諾莎之ĀÜ觀

IV. § 17  萊氏Ü系中ĀÜ之涵義

 [斐拉÷特ÿ萊布尼茨Ā�阿Üï特ÿ馬勒o朗士Ā之]
û] 阿Üï特ÿ凡可獨自構思1無須念Û他物，或v理念不表徵他
物，或可獨自構思為獨ûý他物而`在者，即為ĀÜ……

G. VI. 581.

 斐拉÷特ÿmĀÜâ義並非無é可擊2究vyq，唯P帝
可被構思為獨ûý他物2吾等是vüÛðO聲]狼藉之革ð者所言，

稱P帝為唯NĀÜ，而Ø 物僅為v樣態？ç閣Q限ââ義，增補

<ĀÜ乃可獨ûýv他NWØ 物而構思者=，則吾等或可�現ÿð

些非ĀÜ之物ÿÛ`用力1生命力1÷力Ā兼wq質性�原初性，吾

人可藉抽象獨ûýv他概念ÿ甚óv主ÜĀ構思之2反之，主Ü卻需

憑m類屬性構思……阿Üï特ÿ……姑且言mâ義僅適用ýwÜ物Ā故
ĀÜ即獨ûýv他NWØ wÜ物之wÜ`在2

G. VI. 582.

 阿爾諾Y生ë異ýs�主張ÿy數人Ïö可從<P帝
ø擇創 Þ當=m單N假設中，ñ假設必然性è^而出2]mspÐ

答ÿvN，s之假設非僅謂P帝欲創 概念模糊不y之<ð個Þ

當=，而是P帝欲創 <Ûm�般1充V個Ü化=之Þ當2依s之

見，m個Ü完備概念關ñÏ物uÜ序列……vÐ，u假設è^Ï件之
è論雖恆w確â性，卻o必w形而P學必然性ÿÛ阿爾諾Y生之例ÿ

P帝決意 s，則必 w思維能力之q性ĀĀm類è論常僅w物理必

然性，且預設P帝ð些自u法ð44猶Û依Û動法則或<凡心靈必追
求v視為Ā佳者=mÓ德原則之è論2

G. II. 37 (1686).

 要SVP帝的Ì動�Ø 物的Ì動是相當困÷的Ā
因為p人�為P帝Ì萬Ï，也p人設想祂僅是保`賦予Ø 物的力ÿ

à文_說明�z種說法Û`rû2既然Ì動�Ø動q質P屬ý個ÜĀ

ÜÿÌ動屬ý主ÜĀ，sQ必須Y解Û`謂m種ĀÜ2ª然，當ç~

G. IV. 432 (1686).



謂詞可�ý\N主Ü，而m主Ü不再能�ýv他時，sQ稱之為個Ü

ĀÜĀ但�尚不足夠，m種解Û僅是]義P的2因msQ必須思考ÿ

謂詞�l�屬ýð主Ü意味著什À？顯然，每個�Ā的謂述ö在Ï物

q性中pvy基Ā當命題非\N性時ÿ即謂詞o明確包含ý主Ü

中Ā，謂詞必ñ潛在方式蘊含v中44m即哲學家所謂<內在性=
ÿin-esseĀ，即謂詞`ý主Ü之內2故主Ü詞�必須始終包含謂詞
詞�，使完y理解主Ü概念者亦能斷â謂詞屬ýü主Ü2um觀之，

個ÜĀÜ或完u`在的q質，在ýv概念Ûm完備，足ñ涵蓋並è^

出�ýü主Ü的所p謂詞2例Û，ç抽ö主Üq身，<王者=m性質

]Þ�山大大帝而言，並不足ñ界â個Ü性，亦不包含ü主Ü的v他

特質，更o涵蓋�O君主概念的y部內容Ā而P帝觀照Þ�山大的個

Ü概念或<m性=ÿhecceityĀ時，\時洞見所p可�Ā�屬他的謂
詞之基礎�理u44譬Û他是v_�服大流士�波魯ï，甚ó能Y驗
地ÿ非經u經驗Ā知悉他死ý自然或毒殺，m等Ï蹟sQ僅能�Þ史

料得知2

 可能`在多個ø言可能的Þ當⋯⋯無論sQø×多少
無法決âv餘所p謂詞的p限謂詞組\，但決â特âÞ當者必絕]包

含vy部謂詞Āl是m完備概念_nÝ性決â為個Ü性ÿ_nÝ之理

轉化為個ÜĀ2

G. II. 54 (1686).

 s�為，反思足ñ使sQ在自身ÿ`為ĀÜ者Ā
中�現ĀÜ概念2

G. V. 96 (N. E. 105).

 s相信，]ĀÜ的思考是哲學中ĀÝ要且Ā富
r果的要點之N2

G. V. 137 (N. E. 154).

 s不\意您�為m×［關ýĀ在â義�]義â
義］`在ĀÜ概念�謂詞概念的差異，彷�謂詞的â義⋯總是\時w

備Ā在性�]義性，而ĀÜ的â義僅w]義性⋯⋯sQ]�ĀĀÜ或

單NÜÿÛP帝�靈魂Ā的�識，�]多數樣態的�識\樣深刻2況

且，p些謂詞Û\物Ü結構般鮮為人知2

G. V. 274 (N. E. 316).



 s不知<僅需P帝T力即能`在=的ĀÜâ義，是
v適用ý任`sQ所知的Ø ĀÜ44除非ñð種非_常方式解讀2
因sQ不僅需要v他ĀÜ，更需依附自身的v性2既然ĀÜ�v性相

à依`，則需v他v準SVÐ者ĀvN或是ÿĀÜ雖需ð種v性，卻

常無需特âv性，當mv性被移除時，可接Ø÷Nv性ÿïĀ而v性

不僅需N般ĀÜ，更需v原q依附的特âĀÜ，v則無法維持自身2

然而，關ýĀÜq質尚pv他要點需÷文ä討，vÏ關Ý大且需更深

�論述2

G. IV. 364 (D. 55).

 因s設想v他`p者亦p權言說<s=，或可ï
v言說，um�ßs得ñ理解所謂<ĀÜ=之�稱2

G. VI. 493 (D. 151).

 不Ì動者，不Þ稱為ĀÜ2G. VI. 350.
 為v斷個ÜĀÜ概念，ä參照s]自身之概念，lÛ

sQ須參照球Ü的特殊概念ñv斷v屬性2

G. II. 45 (1686).

 s�為sQ]ĀÜp清p卻非V明的概念，m源ýsQ`
為ĀÜ者，]vp內在感知2

G. III. 247.

 設直線ABCï表ð段時間，且`在ð個ÜĀÜÿ例
Ûs自身Āým期間持續`在2現×時間AB段內`在的s，�時間
BC段內`在的s2因sQ假設m為\N持續的個ÜĀÜ，即時間AB
段]ý巴黎的s，�時間BC段]ý德國的s，則必`在ð種理u，使
<s持續`在=為�44亦即<þ]巴黎的s現]德國=為�2ç無
m理u，sQ_p\等理u主張m為÷NĀÜ2ª然，s的內在經驗

þà驗地說服s�\m\N性，但必`在Y驗理u2而除Q列理u

外，Ā無他解ÿsî期狀態�à期狀態的屬性，ö為\N主Ü之謂詞

ÿinsunt eidem subjectoĀ2所謂<謂詞`ý主Ü=，ç非指謂詞
概念ñð種方式蘊含ý主Ü概念中，則`義？且自s`在之始，關ý

s_ý遇`Ï之�確陳述即可rû，故必須��ÿ�些謂詞乃主Ü內

蘊之法則，或`ý構r<s=之完備概念中44m概念維繫s所p不
\狀態之³結，並為P帝自永恆所盡知2mà，NW疑慮理當ðhĀ

G. II. 43 (1686).



IV. § 18  活動性之涵義

因當s說Þ當的個Ü概念涵蓋v_經�的NW，無非意指哲學家所言

<謂詞`ý�Ā命題之主Ü中=2

 ĀÜ}N性要求N個完u1不可V割且q質不滅的`
在，因v概念涵蓋_�生ýv身的y部Ï件2

G. II. 76 (1686).

 就v性之q質而言，僅言v依附ĀÜ尚不足夠，因複\Ā
Ü亦依附單子Ā必須補充ÿv性依附ĀÜ為v主Ü，且為終極主ÜĀ

因v性可為÷Nv性之屬性，例Û熱þ或衝ß可w<大_=，m時衝

ß為主Ü，v大_`為謂詞抽象物內`v中ÿ當謂衝ß變大時Ā2但

熱þ或衝ßq身又`ý物Ü為v主ÜĀ終極主Ü終�是ĀÜ2

G. II. 457.

 除非_內`者視為主Ü的樣態或狀態，v則s無法理解Û
`SV抽象�wÜ1或v所在之主Ü，亦無法明p解Û<`ý主Ü=

或<內`=之意涵2

G. II. 458.

 s主張ÿĀÜq質P不能無Ì動，且Ā�
P從無不Û動之物Ü2

G. V. 46 (N. E. 47; L. 369).

 ç_<力=視為Ì動之源，則v意涵超越單純
�賦或能力⋯⋯因它亦包含傾向⋯⋯故在m意義Q，sd用<隱德來

希=ÿentelechyĀ稱之44v或為原始性ÿ]ê抽象�面之靈
魂Ā，或為Í生性ÿÛ意à奮�中所構想的活力�衝勁Ā2

G. V. 200 (N. E. 224).

 力或能的概念⋯⋯為õÛm概念，s特設動力學`
題，m概念極大啟ï了]ĀÜ�義的理解2

G. IV. 469 (D. 69).

 凡w�Ā}N性的單純ĀÜ，v始終僅能
藉神蹟而生滅Ā故它Q必u創 而生，僅因湮滅而終2因ms不得不

��ÿÿ除P帝仍欲特創的靈魂外ĀĀÜ之構r形式必�世界\被創

生且永`2

G. IV. 479 (D. 73; L. 302).



IV. § 19  活動性�充足理u之關聯

 <變化確會�生=，您說，<經驗可證Ā但sQä究非經
驗所示，而是Ï物q性所必然2=然則您豈非假設ÿço預設變化，

sÿ能或願證明自然中任`Ï理？

G. II. 264.

 既然��Þ�的法ð［P帝創 世界所依據者］
現Îþ不`在，除非它當時留Qð種持久效力óÎ仍持續Û`，v則

它現在無法產生任``用2çp人持相反見解，依sv斷，便是�棄

]Ï物的NW明確解Û，且_p\等權利ü稱任`Ï物ö可r為任`

Ï物的結果44倘ç空間或時間中缺席之物，ÿ能不經中Ï便ým時
m地Û`2......但ç相反地，P帝［創世時］�布的法ð在Ï物P留
Q自身s記ĀçÏ物Ø命形r時þ被塑 r適ýĀ現û法者意à的狀

態，那À就必須��ÿð種效能1形式或力ß......þ被銘sýÏ物之
中，現象序列便umy據第NÓ«命之規訓而展開2然而�種內在力

ß雖可被清p構思，卻無法�Þ意象ÿimaginabiliterĀ解ÛĀlÛ
靈魂q質不êÛm解Û，力ß亦屬m類44它非想像力所能掌握，唯
憑理智 會2......

G. IV. 507 (D. 115).

 Ï物之q質l在ý`用力�Ø動力的結\Āum
è論，ç神聖力ß無法_ð種恆久之力銘sýÏ物，則³持久之物亦

yq無法產生2Ûm則無任`Ø ĀÜ或靈魂能在數值P保持\NĀ

無N物能被P帝`續，Ā終萬物僅r爲ð種轉ÿ即逝的變相�顯現，

可謂是ð種永恆神聖ĀÜ的短暫表徵2

G. IV. 508 (D. 117).

 II7). ÷N問題在ýÿ是v必須��Ø 物確W且�Ā
地Ì動？çsQ理解到賦予v之q質無異ý`用力�Ø動力的結\，

m問題便þ涵蓋ý_者之中2

G. IV. 509 (D.

 自nÝ者Í生永恆Ï物，自個w者亦Í生時間性Ï物44
除非閣Q�為時間性Ï物並無原因2閣Q［德·沃爾德］言ÿ<s亦o
G. II. 263.



IV. § 22  時間�萊氏ĀÜ概念之關Ï

V. § 23  <不可V辨者之\N性=涵義

能理解，`ñ任`序列能從Ï物自身之q質Í生2=çsQ假設ð種

非個w性之q質，確然無法Í生2......然所p個wÏ物öw序列性，
或Ø序列性支Þ2......]s而言，v中除序列ßq身外w無恆常44
mß蘊含³續序列，使個w物之序列�ßáuÜ之序列相T調2

 q質性�自然性恆pSw2......屬性屬q質且永恆，但變相
可屬自然卻仍×變w之中2

G. IV. 582.

 sSV永恆之屬性�短暫之變相2Ï物q質所Í生者或為
永恆，或為暫時2......çð物Üñ既â�þÿ既â直線Û動，且無外
在因素Ï入，則可è知ÿ經特â時間à必抵Ô直線Pðâ點2然則m

物Ü是v_永恆且不間斷地抵Ôm點？

G. II. 258.

 s從ü原則［充足理uß］è得Ā多結論之N，
即在自然中不`在z個�Ā1絕]且彼m不可V辨之物Ā因ç`在，

P帝�自然在規範Ð者時_無理性地ÌÏ44使m物異ý彼物2

G. VII. 393 (D. 258).

 P帝......永不ý不可V辨者間`ë擇2G. VII. 407 (D. 273).
 除時間�空間之差異外，恆需`在內在SV原

則Ā縱p\類之多個Ü，仍無Ð者完y相�ÿ故時間地點ÿ即�外在

之關ÏĀ雖pûSV吾人單憑自身o能明辨之物，然Ï物自身q質P

仍可SV2是ñ\N性�差異性之q質ÿle précisĀ不在時空，儘管
Ï物之多樣性確伴隨時空差異而現44因v]Ï物產生不\s記2

G. V. 213 (N. E. 238).

 豈能v�萬物ÿ無論屬類1物種或個ÜĀöw完備概念，
P帝即據m構思萬物44m概念涵~或}~關ýü物NW可述之內
G. II. 131.



V. § 25  萊氏證ûmß是vp效？

V. § 26  ĀÜw無限謂詞·v�v然性Û不可V辨性之關聯

容？又豈能v�P帝可為Þ當或Þ�山大構建m等個Ü概念44涵蓋
vNW屬性1情感1v性，Ûÿ義Pm主Ü所p謂詞？

 相異之物必ñð種方式相w，或w可指�之內在差異ĀÛ
m顯明之|理ÿo�Ā多v他|理並用，Ā屬可異2

G. II. 249.

 吾人ö知，抽象概念經細究時引�Ā多疑÷......
v中Ā棘手者，ç吾人\意摒棄抽象`在，決意å常僅言wÜ物，且

在科學論證中僅容ï表Ā質主Ü之詞�，則û時ð解2......當吾人ý
ĀÜ中SVÐ物ÿ屬性ÿ或謂詞Ā�Ā謂詞之共\主Ü，çm主Ü內

無特殊內容可構思，Ā不足怪2m乃必然44因吾人þVö所p屬性
ÿv中q可構思細節Ā2故要求m純粹主Üw備超越<�知v為\N

物=ÿÛ理解�意願1想像�è理Ā所需之內容，Ā乃強求不可能，

且Õ反吾人Vö主Ü�v性質ÿ或v性Āñ抽象構思時之預設2

G. V. 202 (N. E. 225).

 必然性V析�v然性V析pwÿ必然性V析ÿ即q質V
析Ā從自然à件溯ó自然_件，終ký原始概念44猶Û數V解為單
O2然ýv然物或`在物中，m從自然à件ó自然_件之V析趨ý無

限，永÷�原ó原始元素2

G. III. 582.

 雖�悖謬，吾人Ā無法�知個Ü，亦無法覓得
精確vâ任N物個Ü性之方法44除非保pü物q身Ā因所p情境ö
可Ý現ĀĀ微差異吾人不可察Ā時空非但不能自Ì決â［Ï物］，反

需u所涵Ï物決â自身2Ā堪注目者，乃個Ü性蘊含無限性44唯能
理解無限者，方可知曉ð物個Ü化原理Ām源ýßá萬物相à�響

G. V. 268 (N. E. 309).



V. § 27  ³續ßÿ萊氏主張之O種³續形式

ÿl解ÛmĀ2ç德謨克利特之原子`在，情形固異Ā然Ûm則\形

\大之z相異個Ü_無Sw2

 個Ü無法被清p構思2故v�P帝無必然聯繫，
乃自uØ 2

F. de C. 24 (D. 175).

 SV必然�理ÿ或永恆�理Ā�v然�理ÿ或ÏĀ�
理Āó關Ý要ĀÐ者差異猶Ûp理數�不盡y2必然�理可解析為\

N者ÿÛ可|þß可化為|þĀ，然v然�理Û不盡y，v解析趨ý

無限永無終k2故唯P帝知曉v然�理之確然性�完滿理u44祂ñ
直觀涵~無限2m奧秘既明，萬物絕]必然性之÷題Ò解，無謬性�

必然性之w亦�2

G. VII. 309.

 凡無法被V析1不能uv理u證明，v終極理u�確然
性唯源自神智者，ö非必然2m即吾稱<ÏĀ�理=者2m乃v然性

之源44據吾所知，ÏÎ無人õ明2

G. VII. 200.

 萬物非驟然�生，m乃吾Ý要準則ÿ亦屬
Ā完備驗證者Āÿ自然永不飛躍44吾稱之為<³續性âß=2......
吾亦察覺ÿ基ý不可覺之變異，z物絕不能完y相�，v差異必超P

數值2

G. V. 49 (N. E. 50; L. 376).

 自然界中NWöĀ序漸²，絕無飛躍，m變化
法則乃吾³續ß之N部2然自然之美渴求清p之知覺，故需p飛躍之

表象2

G. V. 455 (N. E. 552).

 吾所察之nÝ秩序原理⋯⋯ýè理極w效用⋯⋯v
源ý無限，ý�`學中絕]必要，ý物理學中亦能rû，蓋因}御萬

物之ó高智慧，猶Û完美�`學家般ÌÏ，遵Ā無可增減之和諧⋯⋯

m原理可表述為ÿ<當zÏ例之差異ý所予或所設條件中可減ó任意

微_ß時，vý所求或結果中之差異亦必可減ó任意微_ß=，或更

G. III. 52 (D. 33).



V. § 29  可能性�共可能性

ÿ�言之ÿ<當Ï例ÿ或所予條件Ā持續趨近終ó交融，và果或Ï

件ÿ或所求結果Ā亦必Û是2=mÿ依ý更nÝ之原理，即ÿ<所予

條件çr序列，v結果亦必r序列=ÿdatis ordinatis etiam
quaesita sunt ordinataĀ2

 世間Þo無N經飛躍而r⋯⋯吾ñ為m理非僅適用ý空間
O置之轉移，亦適用ý形式�狀態之轉變2蓋因經驗既駁斥NW驟

變，且吾亦思任`反]空間飛躍之Y驗理u，必\樣適用ý反]狀態

之飛躍2

G. II. 168.

 縱使萬物恆uP帝所創，ç吾等背ö秩序法則，則無物能
阻N物Ü經空間飛躍而ÿ移44彼可ý`那跳躍，ÿ驟然靜kw刻2
飛躍1間斷1虛空�靜k，ö為\N法則所不容2

G. II. 182.

 m飛躍假說唯賴秩序原理，憑藉Ìó善之Ï之ó高理性，
方可駁斥2

G. II. 193.

 ýo知或混沌不明之物，吾僅Ā清p�知者之
類比ñ解之Ām法ð哲學極v簡w，吾更信m乃必Ì之Ó⋯⋯故吾深

信ÿ縱是S絕之y才，vP必p無窮更S越者2

G. V. 473 (N. E. 575).

 吾p理u相信ÿ非NW可能物種ö可共`ým
m瀚ßá，m理非僅適用ý\時共`之物，更適用ýyÜÏ物序列2

亦即，吾確信必p從o`在亦永不`世之物種44因v�P帝所擇之
 物序列不相容⋯⋯³續ß謂自然ýv遵Ā之秩序中不留空隙Ā然非

NW形式或物種ö屬每N秩序2

G. V. 286 (N. E. 334).

 ßá僅為ð類<共可能者=之Ö\Ā現`ßá乃NW<Ā
`之可能者=之Ö\，即構rĀ豐繁複\Ü者2因可能者之組\各

異，優劣pw，故`眾多可能ßá，每N<共可能者=之Ö\即rN

ßá2

G. III. 573.



V. § 31  O類必然性

VI. § 33  外在世界`在僅w<Ó德確â性=

 yßáq可截然不\Ā時間1空間�物質ýÛ動
Û形狀q質y無偏好ĀP帝ý無窮可能中擇v視為óä者2然Næë

擇，則須��萬物ö涵ývø擇中，無N可改，因vþN�預見並á

排NW⋯⋯m即所謂<假設性=或<è論性=必然44Î可�Āo來
Ï物⋯⋯然縱使ßáNWÏĀýP帝而言öþ確â⋯⋯v間聯繫亦非

恆為�必然，即斷言NÏĀ隨÷NÏĀ而生之�理，o必w必然性2

G. III. 400 (D. 170).

 吾人須SV<絕]必然=�<假設必然=2更
須SV因反面含矛盾而生之必然ÿm謂邏輯1形P或數學必然Ā，�

<Ó德必然=44智者擇vó善，眾心從vó強傾向2

G. VII. 389 (D. 255).

 思想之�繁不能源自思維主Ü，蓋N物不能自為
v變之因⋯⋯故吾等思想之變異必p外因2因吾等既��m變異p特

âl因，而l因q身ÿ需原因，Ò確û特â`p或ĀÜ44吾等ýv
中識得ð種`用，即 è想v變w引ô吾身之變2吾等Ò大nā向構築
所謂<物質=�<物Ü=2然ým×，足Q[傅歇]ð吾等稍駐而Ýð
õ學W之質疑，ª為S見2蓋吾等NW經驗，究vyq，僅確證Ð

ÏÿN則吾等表象間w聯繫，使吾等得ñ預no來表象ĀÐ則m聯繫

必p恆因2然嚴格言之，m非物質或物Ü`在之證，僅證pð物向吾

等呈現p序之表象2çp不可見之力，喜ñ³¯ý吾人Þ�生命且彼

mNô之夢境示吾，ý甦醒之_，吾等豈能辨v虛Ā？抑或，吾等畢

生�程，`嘗不可為N場宏大p序之夢，而吾等ÿo可悟v虛Ý？且

吾o見m力因m不完美44Û笛t兒所斷44況v完美�vq非問
題所在2

G. I. 372 (ca. 1676).

 P帝ý創生Ā觀念]象之_，þwv觀念ÿ即
ĀÜ觀念Ā，且無物阻v_m類觀念傳予p智之Ø 物ÿ更無精確論

G. V. 275 (N. E. 318).



VII. § 35  物質�物Ü之Ā義

VII. § 36  萊氏�笛氏動力學之關Ï

證可證吾等感à]象Û感à所呈之簡單觀念`ý吾身之外2

 吾信感à]象之�準則，在ý現象之聯繫，即
不\時地所�之ÏÛ不\人經驗之聯繫44彼等ýmà為Ý要現
象⋯⋯然須��，m等確然性非屬ó高⋯⋯蓋形P言之，`N夢境Û

人生般³¯恆久，非不可能Ā然m悖理之甚，猶Û謂活_亂ö可r

書2

G. V. 355 (N. E. 422).

 任`論證ö無法絕]證Ā物Ü`在，且無物
能阻ð種p序之夢境呈現吾心，而吾等或vv為�⋯⋯常援引之論點

44謂m則P帝r詐欺者44亦非p力Ā無人不見m論距賦予形P
確然性之證明相去甚遠，蓋o經精審而斷言ðÏ，欺吾等者非P帝，

乃吾等自身之v斷2

G. VII. 320 (N. E. 719).

 精神之`在較可感]象更為確Ā，ª為ó理2G. V. 205 (N. E. 229).

 物質u不可入性ÿAntitypiaĀ構r，即抵÷
穿�之物Ā因m純粹的惰性物質僅w被動性2但物Ü除物質外，尚p

主動力2物Ü可為p形ĀÜ，或up形ĀÜ聚\而r之質ß2s稱p

形ĀÜ者，乃u單NĀÜ或單子ÿ即靈魂或類靈魂之物Ā�v結\之

p機Ü組r2而質ß則為p形ĀÜ之總Ö，猶Û乳酪p時u蠕蟲群聚

而r2

G. VII. 501 (N. E. 722).

 sSV為ÿ(1) 原始隱德來希或靈魂，(2) 原初物質或原始
被動力，(3) u_Ð者構r之單子，(4) 質ß或l�物質或p機機器
44無數從屬單子匯聚ým，(5) 動物或p形ĀÜ44u主^單子}
\為NÜ機器2

G. II. 252.



VII. § 37  物質q質非ÿþ

 閣Q當知笛t兒Y生þ主張物Ü中Û動ß恆常不
變，m論þ被證謬Ā然吾þ證Ā恆`者乃原動之力44笛t兒誤ñÛ
動ßï之2ÿ因靈魂狀態變化引�物Ü改變，使v困Ā，因�Õ反m

âß2彼Ò覓得機ÿ之法，謂須SVÛ動�方向ÿ靈魂不能增減原動

力，但可改變動物精氣之流向或â向，意àÛ動即um而生⋯然須知

÷p自然âß，乃吾所�現並證Ā，而笛t兒o識者ÿ不僅Û動之力

恆`，v方向[動ß]之總ßý世間任`部V亦à恆⋯mâß既美且ÿ
NÛ_者，自當不容Õ逆Ā吾之Ü系l藉à護力�方向44簡言之，
NW物Ü自然ß44ñÔm效，縱靈魂引ô變化亦不例外2

G. IV. 497 (D. 88).

 ç世人ý笛t兒時ïþ識吾所證之ð自然ß44
即相³物Ü不僅總力à恆，v總方向亦à恆44彼想必þ�ý吾之
<預â和諧Ü系=2

G. VI. 540 (D. 164).

 笛t兒物理學p大缺陷ÿvÛ動法則或自然
ß雖û意為y基，泰半謬誤2mÏp證Āv<世間Û動ß恆常不變=

之要íĀ屬誤謬2吾m論þ獲法英俊傑之士共�2

G. IV. 286 (D. 5) (1680).

 ý自然哲學中，吾或為首人徹底證Ā⋯�空之`
在2[u是可èÿ物質之q質非ÿþ2]
G. I. 58 (ca. 1672).

 吾等無法構想<阻力=ÿ為ÿþ之變態2G. III. 97.
 不可入性非ÿþ之結果Āv預設更深�Ï物2空間wÿþ

性，卻非不可入2

G. III. 453.

 吾ñ為ÿþ獨`不足構rq質，因v概念o臻完備Ā且主
張ÿþ無法自`自解，Ā為可V解之相]概念44因v終�解析為多
元性1³續性�共`性ÿ即部V\時`在Ā2多元性蘊ý數，³續性

Üý時�動，唯共`性特屬ÿþ之增Í2

G. II. 169.



VII. § 38  萊布尼茲動力學中<原初物質=之意涵

VII. § 39  l�物質

 物質之阻力含ÐÏÿ不可入性ÿ或曰不可入質Ā�阻力
ÿ或曰d性ĀĀÐ者ý物Ü中各×均等，或隨vÿþ比例而`，吾ñ

mâO被動原理或物質之q質Āóý主動力44顯現ýÛ動之Ā般樣
態44吾則視為原始隱德來希，或可謂類靈魂之物，vq性`P變化
序列之永恆法則，無間斷而ÛÌ2

G. II. 171.

 吾觀笛t兒書r�襲刻卜勒之例，ý物質中××識得d
性2閣Q[德·沃爾德]umè^ÿ物持à現狀之力即vq性2故閣Q斷
言單憑ÿþ概念þ足Ûm現象⋯然則，<持à現狀直ó外力更w=為

NÏ44縱無傾向之物亦能為之Ā而<物非漠然，w持àv狀之力且
÷阻變因之傾向=則÷蘊深意⋯⋯吾儕可設想N世界ÿó少可能Ā，

v中靜k物質無所÷ò而�服Û動之因Ā然m世僅為混沌2

G. II. 170.

 吾信完美流動性唯屬原初物質，即抽象�面之
原初性質ÿ猶Û靜kĀĀl�物質Ā`時wÍ生性質，則無m性2

G. V. 206 (N. E. 231).

 ý總Ü物理學中è究原初物質並âvq性44
Û辨v恆常均Nv，除不可入性外p他屬性vÿĀ則吾繼刻卜勒àþ

證vwd性Ā等44非Û臆想之無用，縱v從不ñ純粹形態顯現2

G. V. 325 (N. E. 383).

 物Ü內除ÿþ外÷p被動要素，即v÷阻穿�
之性2

G. IV. 393 (N. E. 699).

 吾稱<不可入質=為物質憑之`ý空間之屬性⋯⋯v變異
或樣態`P空間O置之變化2

G. VII. 328.

 p形之物蘊含較ÿþ更深且Yýÿþ者
44即 物者Ý植之自然力2m力不僅含學院~滿足之單純潛能，更
備<意動=或<奮�=，遇反嚮意動始Ø阻，v則必Ôv效2

G. M. VI. 235 (N. E. 671).



 p形ĀÜ之活動永不ko，NÛ靈性ĀÜ2G. IV. 470 (D. 70).
 因形式故，萬物恆ÌĀ因物質故，萬物恆

持且÷2

G. M. VI. 237 (N. E. 673).

 物Ü當QÛ動之O，非僅適v形ß，更øwO之
意動或奮�44故à繼狀態憑自然力自現狀而生Āv則m刻ÿ或任N
ÿĀ，Û動之物ÜA�靜k之物ÜB_無從Sw2

G. IV. 513 (D. 122).

 世間原動`用之恆ß永`44確解之，ßá任N時°所涵
原動`用ö等2然ýÿo之間，à恆者Ā乃等ß之力2究vq，`用

無非力之þ展，乃力�時之�2

G. III. 60.

 çl確理解，則<物Üq身wp惰性=之說屬
Ā，v意乃指ÿ基ýð種原因，Næð物被假â×ý靜k狀態，則v

無法自Ì開始Û動，亦不會毫無抵÷地容許÷N物Ü使vÛ動ĀlÛ

v無法自Ì改變既p之�þ程þ或方向，亦不會 w無阻地容許他物

改變之2m外必須��，ç單純從�`角þ看待物Ü之þ展性

ÿextensionĀ，則v中並無任`能引�`用�Û動之要素Ā相反，
物質反而憑藉ð種自然惰性ÿÛ克卜勒所精ö稱謂者Ā抵÷Û動，故

v並非Û常人所想般]動靜漠然無w，而需p�v大_相稱之主動力

方能Û動2因m，s_<原初質料=ÿmateria primaĀ或質ß
ÿmassĀ之x心概念44即物Ü中恆常不變且�v大_相稱者44
�結ým種抵÷性之被動力ÿ包含不可入性Ûv他要素ĀĀumsõ

明ÿ相較ý物Ü�物質僅w不可入性Ûþ展性之假設，Ā�遵Ā之Û

動âßy然不\Ā且lÛ物質中`在抵÷Û動之自然惰性，物Ü乃ó

NWĀÜ中，ö`在抵÷變化之自然恆â性2然m學說非但不為<v

âÏ物w`用力=之觀點¯護，反�之相悖Ā蓋因物質自身不肇始Û

動NÏ固屬確鑿，而物Ü憑自身維繫既獲之動ßÿimpetusĀ，並ý
v 逸性ÿlevityĀ中保持穩â，或竭力þ續þ啟之變化序列44m
Ï亦經Û動Ü傳遞動ß之S越Ā驗證Ā，\樣確鑿無疑2uým類活

動�Ā現態ÿentelechiesĀq質P不可能屬原初質料或質ßÿq質

G. IV. 510 (D. 119).



VII. § 41  力�絕]Û動

被動者Ā之變態...故可è斷ÿ必ýp形ĀÜ中_得活動性之首階Ā現
態ÿπρωτον ·¸¼τ»¼όνĀ，即原始動能2m力結\þ展性ÿ純�`屬
性Ā�質ßÿ純物質屬性Āà持續`用，ÿ因物Ü相遇而經u`用力

ÿeffortsĀ�動ßÿimpetusĀ產生多樣變異2m\NĀÜ性原理，
ý生物中稱之為靈魂，ý他物則稱ĀÜ形式ÿsubstantial formĀ2

 ç抽öĀ力，Û動q身即無Ā質`留44因
僅憑O置變化，無從v明�ĀÛ動或變化之因`在2

G. IV. 400 (N. E. 706).

 就物理學而言，吾人須理解力之q質44m物�Û
動截然不\，à者更w相]性2

G. II. 137 (D. 39).

 çÛ動僅是接觸或直接鄰接關Ï之改變，則吾人
永無法vâ`物在動...故çÛ動僅`m相]變化，則自然界無理u_
Û動�ýN物而非他物2v結果_是ÿ�ĀÛ動並不`在2是ñ斷言

ð物Û動時，吾人不僅要求v相]ý他物改變O置，更要求v內蘊變

化之因44即力或`用2

G. IV. 369 (D. 60).

 Û動不繫ý被觀n�v，而繫ý可被觀n之可
能性...當無可察之變化時，即無任`變化...sý:自然哲學之數學原
理;第{â義Ûv附Û中，o見任`能證Ā空間自身Ā在性之論據2

然s��，物Ü之絕]�ĀÛ動�v相]ý他物之單純O置變化，Ð

者確pSw2因當Û動之直接原因`ý物Ü內部時，ü物方為�ĀÛ

動2

G. VII. 403 (D. 269).

 關ý絕]Û動�相]Û動之w，s�為ÿçÛ動ÿ或更
準確言，物Ü之動能Ā確屬Āpÿm�為吾人必須��者Ā，則v必

p所依�之主Ü...Ā更ï閣Q，您當不v�ÿ縱p假說等效性
ÿequivalence of hypothesesĀ，每N[碰撞中之]物ÜĀwð程þ
之Û動ÿ或稱之為力Ā2umsè得ÿ物Ü中`在�`學無法vâ之

G. M. II. 184.



要素2m亦為s用ñ證Ā<除þ展性Ûv變異ÿ純�`屬性Ā外，須

��更高階之>力?=的關鍵理據之N2牛�Y生��直線Û動中假

說之等效性Ā然論ÛX周Û動時，他主張旋轉物Ü欲ö中心或轉軸之

ü力ÿeffortĀ，�顯v絕]Û動2但sp理u相信，m現象oÕ背
等效性之nÝ法則2

 所謂Û動狀態中之Ā質要素，v源ýp形ĀÜ之程
þ，pÛ思維�意à源ý心靈2

G. II. 91 (1687).

 p形ĀÜ賦予自身Û動，更精確言，賦予Û動每N
ÿ刻之Ā質44即Í生力ÿderivative forceĀ，m乃v狀態之結
果Ā因ĀÜ每N當Q狀態，ö為v_態之結果...çP帝Ì_蹟使物Ü
臻ý絕]靜k，則須再Ì_蹟方能使vÝ獲Û動2

G. II. 115 (1687).

 絕]Û動無法ñ數學精確vâ，因NW終
�ý關Ï，Ò使假說恆`完美等效性，y文學亦然...然依Ā明põÛ
現象之假設，_�ĀÛ動�ý物Ü仍屬\理，因m�屬符\<活動

性=之概念2

G. IV. 486 (D. 80; L. 318).

 無窮_V析ÿinûnitesimal analysisĀ賦予吾
人融��`�物理之方2

G. V. 370 (N. E. 440).

 首須明Āÿ力縱ýØ ĀÜ中亦屬�Ā`
在Ā然空間1時間�Û動w理性ĀÜÿrational entitiesĀ之性質，
v�Ā性非源ý自身，而繫ý蘊含神聖屬性44無垠性1永恆性1`
用力44或Ø ĀÜ之力2um直接è得ÿ時空中不`在�空Ā且Û
動ç抽ö力...Ā質僅為O置之改變，故就現象而言，Û動僅`ý關Ï
中...uÛ動之相]性亦可知ÿçz物Üñ相\�þ相向而Ì，v相à
`用或碰撞效果相\...吾人當依Ï理所需，ã更適W簡明之現象õÛ
方式，lÛ...Ì�理論中必用哥�尼假說...蓋因力雖屬�Ā絕]，Û
動卻�ý相]現象之列，�理之ä求不在現象，而在原因2

G. M. VI. 247 (N. E. 684).



VII. § 42  設â力之形P學y據

VII. § 43  多Ý因果序列之動力學論證

 充要之因�yÜ之效恆`完美等式...m|理雖純屬形P學，
然為物理學中Ā堪Û用者，v用非_2

G. III. 45.

 sþ證Āÿ力不êñ�þ�大_之複\ßp之，而ê據v
o來效ê2然力或能力�為既`之Āp，o來效ê則非是2故須��

物Ü中`在異ý大_��þ之要素44除非吾人甘願vâ物Üw任`
`用能力2

G. III. 48.

 因任Nÿ刻唯`力ÛvÍ生之`用
ÿeffortĀÿÛ動從非�Ā`在...Ā，且每N`用ö趨ý直線，故N
WÛ動ç非直線，即u直線Û動\r2

G. M. VI. 252 (N. E. 689).

 因果1能力1活動性之形P法則，_妙
地Ý`ýu個自然界，甚且凌駕物質之純粹�`法則2

G. VII. 305 (D. 103; L. 344).

 就Û動而言，v中之Ā質乃力或能力，即當Q狀態中蘊含
o來變化之要素2v餘僅為現象�關Ï2

G. IV. 523.

 雖<物Ü[碰撞時]失去之Û動ß等ýv所賦予
者=不�，然<物Ü必失部VÛ動ß，且所失之力等ýv所賦予者=

恆為�2

G. V. 158 (N. E. 176).

 每N物Ü之Ø動ÿpassionĀö屬自�，或
源ý內在之力44雖因外緣觸�2
G. M. VI. 251 (N. E. 688).

 物Ü之`用必伴反`用，Ð者相等
且直接相反2

G. M. VI. 252 (N. E. 689) (1695).

 [非完y彈性碰撞中]總力之減損...無損世間\ß力à恆
之不可Õ�理2蓋因_部V所|收之力，]ßáuÜ非絕]喪失，ÿ

G. M. VI. 230.



VII. § 45  v反ÿþ原子之y據

VII. § 46  反�空

]碰撞物Ü之總力而言確然失卻2

 s坦言÷明[原子]m種不可V性之因，且信為Ôm效，
吾人須訴Āð種永恆_蹟2

G. M. II. 136.

 賦予物Ü不\剛þÿrigidityĀ並無謬誤Āv則依\理
可證物Ü�þ必為ö或無限...原子說÷p他弊2例Ûÿ原子無法遵Ā
Û動âß，且z等大原子ñ等�直向碰撞時，v力必喪失44因�唯
彈性能使物Ü回彈2

G. M. II. 145.

 依s假設，物質××可V割，且從N×ó鄰×之V割÷
wþ變化隱微÷察Ā而原子論者卻從接觸點之完y非凝聚性

ÿincohesionĀ，驟然跳ó他×之無限硬þ2自然界中無m躍變Y
例2

G. M. II. 156.

 物質無終極微Ü，s視任N物質微粒ÿ無論多微Ā為N
完u世界，內蘊無窮更微之 物2

G. M. II. 157.

 sQ[洛克�萊布尼茨]在物質問題P�P
也pVpÿ`者�為必須`在�空ñ利Û動，因為他相信物質的微_

部V是剛性的2s��，Û果物質u�類部V構r，在充Ā空間中的

Û動_不可能……但�種假設絕非必然rû……因m必須_空間設想為
充滿N種終極流Ü物質，它能接ØNWV割，甚óĀ�Ø到無限的V

割�再V割……結果物質××兼wð種程þ的剛性�流動性2

G. V. 52 (N. E. 53; L. 385).

 儘管ð些物Ü看�比v他物Ü�密，但�是因
為v_隙充滿更多屬ýü物Ü的物質Ā相反地，較稀薄的物Ü則wp

G. IV. 395 (N. E. 701).



VII. § 47  反]超距`用

�綿般的性質，ñô÷N種更精微的物質流經v_隙44�物質不計
入物Üq身，既不跟隨也不等待vÛ動2

 不少捍衛�空者_空間視為ĀÜ，笛t爾學~的論
證無法反駁他QĀ終結m爭論需要v他原理2

G. IV. 368 (D. 59).

 物質越多，神越p機會þ展v智慧�力ß2�
是s主張�空y然不`在的Ā多理u之N2

G. VII. 356 (D. 240).

 證明超世空間屬虛構的\N理u，亦證Ā所p
虛空ö屬虛構Ā因Ð者僅p大_之w2ç空間是屬性，必隸屬ýðĀ

Ü2但v擁護者[克拉克�牛�]假設`在ýz物Ü間的p限虛空，又
_是`種ĀÜ的屬性？……þ展性必是ðþ展物的屬性2çü空間為
空，則r無主Ü的屬性，r為無þ展物的þ展2

G. VII. 372 (D. 248).

 所p主張�空者Ø想像�響甚ý理性2s�少時
亦þ接Ø�空�原子概念，但理性引sn入l�……sûQN原則ÿ
神所能賦予Ï物而不損v餘完美性的每N完美性，öþĀ�賦予2試

設想N完y虛空之×ÿ神q可置入物質而不損他物V毫，故祂Ā�þ

在m空間置入物質Ā因m不`在完y虛空之×，萬物ö充Ā2

G. VII. 377 (D. 253).

 絕]而言，神確可使物質ßá在þ展Pp限Ā但
無限þ展�更契\v智慧2

G. VII. 396 (D. 261).

 sQ反]ð些人[牛�Ûv追隨者]的方法44他QÛ經院
學者般假設非理性質，即無自然緣u1無法u所屬主Üq性解Û的原

始性質……因sQ]持[引力]僅能ñ可解Û方式�生ÿÛ藉更精微物
Ü的è動Ā，故不能��引力是物質固p的原始性質……依�些`者
之見，ĀÜ不僅完y不可知……甚ó無人能�知它QĀçv性質�Û
所言，³神亦]vN無所知2

G. III. 580.



VII. § 48  力賦予個Ü性

VII. § 49  原初力�~生力

 sò斥物Ü間自然的超距`用，但非超自然`用2G. II. 407.

 嚴格而言，物Ü在碰撞時並非Ø他物è動，而是Ø自身Û
動或彈性ÿressortĀ驅動44à者Ā為v部V的Û動2每N物Ü質
ß，無論大_，îþ蘊含v所能擁p的NW力Ā�他物相遇僅賦予v

â向，或更確W說，mâ向僅在相遇期間�生2

G. II. 116.

 ~生力是趨向或預含à續狀態的當QĀ�狀態，因當QN
Wö`育o來2而持續`在之物，就v蘊含NW可能ý遇而言，擁p

原始力Ā故原始力可謂序列之ß則，~生力則是標示序列特â�的決

â性2

G. II. 262.

 力pÐÝ性ÿvN為基q力ÿs亦稱死
力Ā，因Û動尚o`ýv中，僅pÛ動之趨向……Ā÷N則為結\Ā
�Û動的_常力，s稱之為活力2

G. M. VI. 238 (N. E. 674).

 物Ü內`z種力ÿvN為原始力，屬vq質ÿ\( \epsilon
\nu \tau \epsilon \lambda \epsilon \chi \epsilon \alpha \ \eta \
\pi \rho \omega \tau \eta \)ĀĀ÷N為~生力，亦依`他物2ê注
意ÿÛ動物Ü必p的~生或v�力，必是原始力的變型，猶Û形狀是

þ展的變型2ç無q質力，v�力不可能`ýĀÜ中，因v性僅是變

型或限制，v完美性或Ā在性無法超越ĀÜq身2

G. III. 457.

 ~生力即ð些人所稱的<衝ß=
ÿimpetusĀ，可謂]特âÛ動的意動或傾向，藉m原始力或`用原
理得ñ變型2sþ證明m力在單N物Ü中不à恆，但無論Û`VÞý

多物，v總和恆â，且不\ýÛ動ßÿà者不à恆Ā2

G. IV. 396 (N. E. 702).



VII. § 50  動力因果之悖論

VIII. § 52  Swý空間的þ展性ÿ萊布尼茨的起點

 Û動屬�Ā現象而非ĀÜ`在，故在s看來，NÛ
動現象是÷N現象的直接à果或效êÿ他人亦\ĀĀ但NĀÜ狀態並

非÷N特âĀÜ狀態的直接à果2

G. II. 92 (1687).

 Û動âß植基ý單子的知覺，源ý目的因或\ä性之因
44mÐ者屬非物質性且`ý每N單子2
G. III. 623.

 Û動僅是Ā在現象，因Û動所屬的物質�質ß
嚴格而言非ĀÜ2然Û動中`p`用之�像，猶Û質ß中`pĀÜ之

�像Ā據m可說ÿ當物Ü變化w自�性時，它在`用Ā當被è動或Ø

阻時，它在�Ø2

G. V. 196 (N. E. 219).

 s無法斷言ÿ當z等Ý物\時�引N物Ü時，它Q無共\
效ê，而各自僅產生[總]效ê之半2因sQ無法_物Ü的N半Vw劃
�各Ý物44它Q的`用猶Û不可V割2

G. II. 233.

 ĀÜ是能`用的`在者，V為單純或複
\2單純ĀÜ無部V，複\ĀÜ乃單純ĀÜ或單子的Ö\Ü……複\
物或物Ü屬多數ÜĀ單純ĀÜ1生命1靈魂1精神則屬單NÜ2單純

ĀÜ必Ý在萬物，因無單純ĀÜ則無複\ĀÜĀ故u個自然界充滿生

命2

G. VI. 598 (D. 209; L. 406).

 無限空間非神的無垠性Āp限空間非物Ü的þ
展性ÿ猶Û時間非v持續性2物Ü保p自身þ展性，但不恆àv空間

O置2萬物各pvþ展性�持續性，但無`屬時間，亦不固àv空

間2

G. VII. 399 (D. 265).



VIII. § 53  ÿþ即Ý複

VIII. § 54  故ĀÜq質不能是ÿþ，因ĀÜ必為�元N

 W勿假設`在z種þ展性ÿN為空間的抽象þ
展，N為物Ü的wÜþ展，而wÜþ展僅�Þ抽象þ展`在2

G. V. 115 (N. E. 127).

 當空間的þ展性`為屬性時，是O置或×所的þ續或擴
hĀ物Ü的þ展性則是反型性ÿantitypiaĀ或質料性的擴h2
G. VI. 585.

 ÿþÿ或稱初�物質Ā不Þ是Ï物在彼m相�或
不可SV狀態Q的N種不確âÝ複2但lÛ數_預設了被計數之物，

ÿþ也預設了被Ý複的Ï物Ā�些Ï物除共\特徵外，�wp各自獨

p的特性2�些獨p的v然性，使原q僅屬可能的大_�形狀界限r

為Ā�`在2

F. de C. 28 (D. 176).

 s�為ÿþ的概念àýuÜ�部V的概念2G. V. 94 (N. E. 102).
 ç主張單子移除àÿþ仍`留，s�為m說之謬誤，猶Û

聲稱Ï物移除à數_仍能`留2

G. II. 510.

 需注意ÿ物質ç被視為完u`在ÿ即l�物
質，相]ý純粹被動且不完u的初�物質Ā，不Þ是Ö\ÿamasĀ
或v產物Ā而任`�ĀÖ\都預設了簡單ĀÜ或�Ā單NÜ2當sQ

²Nn思考�些�Ā單NÜ的q質44即知覺Ûvà果44便Û\
被帶入÷N世界，亦即可理解的ĀÜ世界，而m_sQ僅×ý感à現

象之中2

G. V. 359 (N. E. 428).

 ÿþ概念是相]的，ÿþ必是ð物的ÿþ，lÛsQ說眾
多性或持續性是ð物的眾多性或持續性2但被預設為擴h1Ý複1þ

續的q質，構r了物理物Ü，且只能在`用�Ø`用的原理中~到，

因為現象並o向sQð示v他可能2

G. II. 269.



VIII. § 55  O類點·ĀÜ非物質

 物Ü是ĀÜ的Ö\Ü，嚴格而言並非ĀÜq身2因
m，物Ü各×必然`在不可V割1不生不滅的ĀÜ，vq質]êý靈

魂2

G. II. 135 (D. 38).

 起初，當s擺脫ÞÜ士多德束縛à，þ接
Ø�空�原子說，因�觀點Ā能滿足想像2但克服m見à，經深入沉

思，s�識到ÿ僅從物質或被動之物中_求�Ā單NÜ的原則是不可

能的，因v中NW不Þ是無限V割的Ö\Ü2而眾多性只能從�l的

單元獲×Ā在性44�些單元來自他×，迥異ý僅`為ÿþ之端點的
數學點ÿv變形絕不能構r³續ÜĀ2為_求m�Ā單元，s被ð訴

Āð種�Ā而活躍的點，或可稱為ĀÜ原子Ā它必須包含ð種形式或

主動原理，ñr完u`在2ý是，s必須召回並Ý建當ÎýØ非ð的

<ĀÜ形式=，但ñ使v可被理解，並SVvl當用��既�濫用2

Ā終s�現ÿĀÜ形式的q質在ý力，umÍ生出類�感Ø�欲求之

物Ā因m必須ñsQ]靈魂的�知方式來理解它Q2

G. IV. 478 (D. 72; L. 300).

 思想`為N物]自身的`用，不`在ý形態�Û動中，因
à者無法展現�l內在`用的原理2

G. III. 69.

 s�為ÿç僅`在Ö\性`在，則³�Ā`在亦不ÿ`2因
所pÖ\性`在ö預設wp�Ā單N性的`在，vĀ在性完y源ý構

r要素Āç每個構r要素自身又是Ö\性`在，則v毫無Ā在性可

言……s\意NWp形自然ö為機器ÿ常w生命Ā，但反]ĀÜ僅p
Ö\Ü之說44ç`在ĀÜÖ\Ü，則必p�ĀĀÜ`為vy源2

G. II. 96.

 非�Ā之單N`在ÿun êtreĀ，亦非�Ā`在ÿun
êtreĀ2
G. II. 97.

 凡可V割rç~ÿĀ�þ`Ā部V之物，即為多數之Ö\
Ü……僅在思維中視為單N，vĀ在性y賴構r要素2umsè斷ÿ
G. II. 267.



IX. § 57  點之疑÷

Ï物中必p不可V割的單元，v則Ï物既無�Ā單N性，亦無非借來

的Ā在性44m乃荒謬2因無�Ā單N性，即無�Ā眾多性Ā無非借
來的Ā在性，則終無任`Ā在性，因Ā在性必�屬ýð主Ü……但您
[德·沃爾德]……�為l確結論ê是ÿ物Ü質ß中無法指â不可V割單
元2s則主張相反結論ÿ在物Ü質ß或構rp形物時，必須ñ不可V

割單元為基q要素2除非您主張<物Ü質ßq身非不可V割單元=才

是l解44m點s\意，但問題不在m2因物Ü恆可V割且Ā�被細
V，v構r要素則不然……

 數學物Ü無法V解為基q要素之ÏĀ，足可è斷v非�Ā
`在，而屬心靈之物Ā僅標示部V之可能性，而非任`Ā�……lÛ
計數之數脫ö被數物即非ĀÜ，數學物Ü或ÿþ脫ö`用�Ø`用

ÿ或Û動Ā亦非ĀÜ2但在�Ā物ÿ即物ÜĀ中，部V並非無限ÿÛ

屬心靈之物的空間Ā，而是按特â方式Ā�劃V44因自然依Û動多
樣性確ûĀ�V割�再V割2儘管mV割無限²Ì，萬物仍源ý特â

基q要素或�Ā單元ÿv數無限Ā2嚴格而言，物質非u構r性單元

組r，而是源ý它QĀ因物質或ÿþ質ß不Þ是基ýÏ物的現象ÿÛ

虹或幻åĀ，NWĀ在性僅屬單元2故現象恆可再V為更_現象ÿ]

更精微生物或可顯現Ā，永無Ā_現象2Ā質P，ĀÜ單元非現象之

部V，而是vy基2

G. II. 268.

 s並非vâ物Ü，而是回�vq質ÿsï示所謂wp簡單
ĀÜñ外之物的物Ü質ß，Ā非ĀÜ，而是源ý簡單ĀÜ的現象44
唯à者wp單N性�絕]Ā在性2

G. II. 275.

 只要_ÿþ視為物Ü之q質，³續Ü構r的疑÷便永÷解
決2

G. II. 98.



IX. § 58  主張Ā無限而vâ無限數

 uý部VĀ�無限細V，物Ü不`在精確形態2故
ç物Ü僅含物質Ûv變形，無疑_淪為純粹想像�表象之物2

G. II. 77 (1686).

 NWßö無限可V，縱Ā微者亦蘊含無窮V割ÿ永無竭
盡Ā2然so見v害，亦無窮盡之必要2

G. I. 403.

 嚴格而言，<`在無限多Ï物=為�ÿ即Ï物恆
多ý可指â者Ā，但不`在無限數1無限線或任`無限ßÿç_v理

解為�ĀuÜĀ，mw證……�Ā無限僅`ý絕]者之中Ā它YýN
W組\，非u部V疊à而r2

G. V. 144 (N. E. 161).

 您[洛克]錯誤地設想N種u部V組r的無限uÜ
之絕]空間Ām物並不`在，m概念隱含矛盾，而�類無限uÜÛv

]ê的無限_ß，僅適用ý�`學家的計算中，猶Ûï數中的虛y2

G. V. 145 (N. E. 163).

 儘管s創û了無窮_微�V，s仍不���l的無限數，
但s��Ï物之繁多超越任`p限數，甚或超越NW數2

G. VI. 629.

 笛t爾Y生ý回ê第Ð組反駁的第Ð條中，�\Ā完美`p
�Ā大數之間的類比，並v�m數隱含矛盾2然m矛盾Āw證之ÿĀ

大數等\ý所p單元之總數，而所p單元之總數又等\ý所p數_之

總數ÿ因任`單元à入既p序列總會產生ð數Ā2但<所p數_之總

數=隱含矛盾，sÛm證明ÿ任N數_ö`在v倍數�之]ê，故所

p數_之總數不可能大ýv數之總數，即uÜ不大ýv部V2

G. I. 338.

 無限之概念非up限概念擴展而r2G. V. 209 (N. E. 234).
 `在N種VÞ式uÜÿdistributive wholeĀ意義Q的Ā�

無限，而非Ö\式uÜÿcollective wholeĀ2故sQ可]所p數_
`出陳述，但非ñÖ\方式2例Û可說每個v數öpv]ê_數，反

之亦然Ā但據m斷言_v數之總ß相等則不精確2

G. II. 315.



IX. § 59  萊氏vâð義之³續性

 無需使數學V析依附ý形P學爭論，亦毋須確證自然界
`在嚴格意義的無窮_線段...因m，為ÿm等繁瑣，s�為欲使è理
n世可解，只需ñ<不可比性=õÛ無限44即構想遠超或遠遜吾人
尺þ之ß2

G. M. IV. 91.

 ç反]者欲質疑吾等命題，依吾之演算可證ÿv誤差值
__ý彼所能指�之任`誤差2

G. M. IV. 92.

 吾人�現p限之規則ý無限 域依然適用2G. M. IV. 93.

 所pÝ複性...ç非öh式ÿÛ可SV聚\Ü各
部V的計數Ï物Ā，即為³續式44v部Vw不確â性，可被無限方
式假â2

G. IV. 394 (N. E. 700).

 空間Û\時間，乃ð種秩序...不僅涵~Ā�`在，亦包納
可能`在2故vw不â性，猶Û任`部V非Ā�`在1卻可任意截×

之³續ÜÿÛ單O之部V或V數Ā...空間屬³續卻理想之物，質ß則
屬öh44即Ā�之多樣性，或聚\性`在，然u無限單元構r2Ā
�`在中，單N�Yý聚\ÜĀ理想`在中，uÜYý部V2忽視m

點ÒÍ生³續Ü之迷宮2

G. II. 379.

 數學³續ÜÛ數_般，僅u純粹可能性構rĀ故無限性自
v概念q質即屬必要2

G. II. 475.

 物質非³續而屬öh，且Ā�無限V割，然空間中無任`
可指�部V缺Q物質2但空間�時間ö非Ā質，乃理想之物，`ý可

能性中，或`ýð種可能共`者之秩序2故v中V割僅`ý心靈構

`，部VàýuÜ2反之，Ā�Ï物中單元Yý多樣性，多樣性僅藉

單元而`ÿ變化亦然，vq質非�l³續Ā2

G. II. 278.



IX. § 60  ý數_1空間�時間中，uÜYý部V

 Ā�`在中僅pöhß，即單子或單純ĀÜ之多樣性44
v數ß超越任`可感聚\Ü或現象]êÜ所含之數2³續ß則屬理

想，隸屬可能性 域，或視`可能物之Ā�`在2因³續Ü含不確â

部V，而Ā�`在無不â性44Ā則v中所p可能V割öþĀ�`
在...然³續Ü之學ÿ即可能物之學Ā涵永恆�理，永不為Ā�現象所
Õ，因v差異恆_ý任`可指�給â值2

G. II. 282.

 單O可V割，但不可V解Ā因`為單O部V之V數，v概
念反較複雜44u數ÿþ較單O複雜Ā恆Ï入V數概念2ç~ý數學
中思辨點�單O者，因oSV<概念V解=�<部VV割=而困惑ÿ

部Vo必較uÜ簡單，雖恆_ýuÜ2

G. III. 583.

 嚴格而言，抽象數_ \( \frac{1}{2} \) 僅為比率，絕非u
他種V數\r44儘管wÜÏ物中可見四V之Ð等\ÐV之N2抽象
線段亦然，\r僅`ýwÜ物或質ß中，抽象線段僅標示v關Ï2數

學點亦\，僅屬樣態ÿ即端點Ā2抽象線段中萬物ö不â，吾人關注

v中NW可能ÿÛ數_之V數Ā，不囿ýĀ�V割ÿ彼ñ不\方式標

â�些點Ā2然ýĀ質Ā�物中，uÜ乃單純ĀÜ之結果或聚\，或

�Ā單元之多樣性2混淆理想�Ā�，Òô萬物糾結，Í生³續Ü構

r之迷宮2ñ點構線者，謬ý理想物或關ÏÿrapportsĀ中_原初元
素Ā而察覺關ÏÿÛ數_Û空間44含可能共`物之秩序Ā無法u點
之聚\構r者，則多誤v�Ā質Ā在之原初元素，猶Û彼等無原始單

元或單純ĀÜ2

G. IV. 491.

 <數_即單元之多樣性=之â義僅適用u數2
ýþ展中，概念之精確SV不在ýßþÿ欲清p�知ßþ，必訴Āu

數或藉u數所知之他數，故須u³續ß回�öhß，方得明p�知2

G. V. 142 (N. E. 160).



 論Û不可V者ÿçv僅指時間或線段之端點，則吾
人無法構想v中ð端點或Ā�/潛在部V2故點既非大亦非_，穿越
無需跳躍2然³續Ü雖××pm不可V者，卻非uv構r2

G. I. 416 (D. 64).

 論Ûÿ時�單O之類比ÿ單O為大ýN之任`數的部V，
但ÿ時q質非時間之部V2

G. III. 591.

 線段端點�物質單元並不Nô2\N直線PO³續點不可
構想，但z點可`ÿ[即] z直線之端點相\而ruÜ2猶Û時間中生
命Āàÿ時�死亡Ā初ÿ時2單元à不觸Û，然Û動`永恆<超創=

ÿtranscreationĀÿ當N物×ýç持續變化ð可指�時段，則QN
ÿ時必生穿�之態，m時各點據<ÿ免穿�=�<變化秩序=之要

求，V×異O2

G. II. 279.

 ý空間或時間秩序中，[點]之遠近×決ý理解v間秩序
所需Ï入點之多寡2

G. M. VII. 18.

 當假設點的O置是�樣ÿ任`z點之間必pN中間點`在
時，便`在³續的þ展性2

G. II. 515.

 s\意您[德ï·博塞ï]的觀點，即<`p=�<N=是可
àü的術語Ā並且，ç您考慮的是比例ÿrationesĀ或q質P的優Y
性，而非考慮ßþ，則單O是數的開端2因為sQpV數，它Q無疑

_ý單O，直ó無限2³續Ü是無限可V的2�在直線中顯而w見，

僅因v部V�uÜ相�2因m，當uÜ可被V割時，v部V亦可，\

樣地，部V的任`部V亦可2點並非³續Ü的部V，而是v端點Āl

Û不`在線的Ā_部V，也不`在單O的Ā_V數2

G. II. 300.

 關ý[克拉克的]反]意見，即空間和時間是
ß，或更確W地說是賦pß的東西，而O置和秩序則不然ÿs答曰，

秩序亦pvßĀv中pYpà，p距ö或間隔2相]Ï物�絕]Ï物

N樣pvß2例Û，數學中的比率或比例pvß，並ñ]數þßĀ然

G. VII. 404 (D. 270).



IX. § 62  ³續Ü^向單子論之論證要略

IX. § 63  既聚�屬現象，則Ā無單子之數

X. § 66  萊布尼茨反]空間Ā在性的論證

而它Q仍是關Ï2因m，儘管時間和空間u關Ï構r，它Q仍pv

ß2

 欲ñ理性v斷靈魂是物質抑或非物質，sQ必須理解靈
魂�物質為`物2眾人ö�\物質p部V，因而是u眾多ĀÜ組r的

複\Ü，猶ÛN群綿羊2然因每N複\Üö預設了�Ā的單NÜ，顯

然�些單NÜq身不能是物質，v則它Q自身又_r為複\Ü，絕非

構r複\ÜĀ終所需的那種�Ā而純粹的單NÜ2因m，�些單NÜ

Ā為Vö的ĀÜ，不可V割，故亦不滅2因為凡可V割者必p部V，

v部V甚ó在Vö_即可SV2然而，既然sQ關注的是ĀÜ的單N

Ü，�些單NÜq身必w力�感知，v則u它Q所構r的NW便無力

亦無感知2

G. VII. 552.

 凡u眾多Ï物聚\而r之物，ç非]心靈而言，便不r為
NĀv現Ā性亦非自p，而是借自或屬ý構r它Q的Ï物2

G. II. 261.

 均勻且不含變異的Ï物，除了是抽象物外，絕
非他物，Û時間1空間Û純數學的v他ĀÜ2

G. V. 100 (N. E. 110).

 �些Y生[牛��克拉克]主張……空間是Ā`的
絕]`在2但�使他Q陷入Ā大困境Ā因為�樣的`在必然永恆且無

限2因mp人�為它就是神自身，或v屬性之N，即v無限性2但既

然空間u部V構r，它便不可能是屬ý神之物2óýs個人見解，s

þ多lw明，s�為空間Û\時間，僅是ð種相]之物……因為空間

G. VII. 363 (D. 243).



X. § 67  萊氏之O態理論

在可能性P意指\時`在之物的N種秩序，被視為共`，而不ä究v

特â的`在方式2當多物\時呈現時，人便感知到它Q之間的秩

序……ç空間是絕]`在，則會�生ðÏ，而mÏ不可能p充足理
u2�Õ反s的|理2s證明ÛQÿ空間是絕]均勻之物Āç無置ý

v中的Ï物，空間中N點�÷N點絕無任`方面之w2umè論ÿ假

設空間是自在之物，而非物Ü間秩序q身Ā，則不可能p理u解Û為

`神在保持物Ü間相\相]O置的情況Q，ñðN特â方式而非他種

方式_它Q置ý空間中Ā為`萬物不按y然相反的方式�置，例Û_

東方變r西方2但ç空間無非是那種秩序或關ÏĀç無物Ü則空間y

然虛無，僅是�置物Ü的可能性Ā那À�z種狀態，N種Û現狀，÷

N種假設為y然相反之狀，彼m便毫無Sw2因m，它Q的差異僅`

在ýsQ]空間q身Ā在性的虛Ý假設中2但Ā�P，z者_完y等

\，絕]無法SVĀ因而無從追問偏好vN而非÷N的理u2時間的

情況亦\……\N論證證明，ç脫öÏ物來考慮，ÿ間yq不`在Ā
它Q僅`ýÏ物的相繼秩序中2

 假設z物不可SV，即是假設\N物pz個]
稱2因m，假設ßáĀ初在時間和O置PpwývĀ�狀態Ā而ßá

各部V的相àO置卻�Ā�相\Ām種假設，s�為是N種不可能的

虛構2

G. VII. 372 (D. 247).

 單個Ï物ÿsingularsĀ的q質秩序，或v�時間和空間的
關Ï，ê理解為它Q�時空中所含Ï物ÿ無論遠近Ā的關Ï，任`單

個Ï物都必須表Ô�些關Ï，因mç讀者w備無限洞察力，便能在v

中解讀u個ßá2

G. II. 277.

 時間�空間僅是秩序的不\種類2G. V. 115 (N. E. 128).



 O置無疑僅是Ï物的N種樣式ÿmodeĀ，Û\Yà2數學
點q身也不Þ是N種樣式，即端點2因m，當設想z個物Ü接觸，ñ

ôz個數學點相³時，它Q並不構rð的O置或uÜÿüuÜ會大ý

任N部VĀ，因為z個端點的結\並不比N個端點更大，lÛzÝ完

y黑暗並不比NÝ更暗2

G. II. 347.

 時間中可構想的�種虛空，Û\在空間中N
樣，表明時間和空間既þ伸óĀ`物，也þ伸ó可能物2

G. V. 140 (N. E. 157).

 ç空間中`在虛空ÿ例Û，çN球Ü內部為
空Ā，v大_便可確âĀ但ç時間中`在虛空，即N段無變化的持續

ÿdurationĀ，則無法確âv長þ2umè論，sQ可駁斥聲稱z物
Üÿv間p虛空Ā相接觸之人……但sQ無法駁斥聲稱z個世界ÿN
者接續÷N者Ā在持續性P相接觸之人，即N者必始ý÷N者k

時……ç空間僅是N條線，且物Ü不可移動，則\樣無法確âz物Ü
間虛空的長þ2

G. V. 142 (N. E. 159).

 s在m_說明人類Û`形r空間概念2他Q觀
察到許多Ï物\時`在，並在v中�現ð種共`秩序44y據m秩
序，N物�他物的關Ïwp不\程þ的簡}性2�種秩序即vO置或

距ö2當ð共`物�眾多他物的關Ï�生變化ÿ而�些他物彼m關Ï

不變Ā，且÷Nð來者×得�_者相\的關Ï時，sQ便說它×ï了

_者的O置Ām變化稱為ü物Üÿ即變化的直接原因Ā的Û動2縱使

多數甚ó所p共`物ö按特â方向��þ規則變化，人Q仍能恆常確

âÿ每個共`物相]ýv他共`物的O置關ÏĀ乃ó任N他物�m物

的關Ïÿ假設m物o變或變化方式不\Ā2ç假設或設想�些共`物

中p足夠數ß保持不變，則凡��些固â物Ü保持_人相\關Ï者，

即可謂_據_人O置2而包含所p�些O置的總和，即稱為空間2�

表明ÿ要理解O置乃ó空間概念，只需考ß�些關ÏÛv變化規則，

無需在sQ所觀察的Ï物O置之外虛構任`絕]ĀÜĀ且可Ûmâ

義ÿ當B�C1E1F1G等之共`關Ï，完y等\ýAþ�相\C1E1

G. VII. 400 (D. 265).



X. § 68  單子�空間之關Ï乃單子論yq÷題

F1G等之共`關Ïÿ假設C1E1F1G等o生變化Ā，則sQ稱A�B
的O置相\2亦可簡言之ÿ當不\時刻的不\`在物，�ð些假設在

z時刻間保持固â的他物之共`關Ï完yNô時，vO置即為相\2

所謂固â`在物，即�他物共`秩序o生變化者，或ÿ等\而言Āo

生Û動者2Āà，空間即所pO置之總和2m×不妨辨析O置�O置

關Ïÿ即_據üO置的物Ü所w之關ÏĀ的差異ÿA�B的O置雖相
\，但A�固â物Ü的關Ï，並不等\ýBÿ_據vO者Ā�相\固
â物Ü的個w關Ï44�些關Ï僅是相符2因A1B�類不\主Ü不
可能wp完y相\的個w屬性Ā\Nv性不可能`ýz主Ü，或從N

主Ü轉移ó÷N主Ü2然心靈不滿足ý相符性，而追求\N性44ð
種�l恆\之物Ā並_v構想為外ý主Ü的`在ÿm即sQ所謂O置

�空間2但�只能是觀念性`在Ā蘊含ð種秩序，心靈藉m構建關Ï

的ê用2

 çs理解無誤，個wÏ物的秩序]特â時空w段ó關Ý
要，而nÝ概念l是心靈從�些[個wÏ物]中抽象而來2
G. II. 271.

 物質的任`部Vö包含單子2G. II. 305.
 sQ的身Ü必ñð種方式Ø萬物變化�響2既然身

Ü的所pÛ動ö]ê靈魂ð種或清p或混雜的感知�思想，靈魂因而

亦_感知ßá萬象之Û動2

G. II. 112 (1687).

 物Ü向sQ呈現的方式�向P帝呈現的方式，v差異猶Û
�視圖之ý�面圖2�視圖因觀察者O置而異，�面圖ÿ即�`再

現Ā卻是唯N的2

G. II. 438.

 ç單子性質無異，則無法感知Ï物變化...
假設空間充滿物質，任`Û動中每×O置僅能接收�m_等ß之物，

萬物狀態_無從S辨2

G. VI. 608 (D. 218; L. 220).



X. § 69  萊氏]m課題之î期見解

X. § 70  v中期見解

 Ā微弱的s象ö能觸Û所p物Ü，故必觸Û�靈
魂`用相ê者2

G. V. 24 (N. E. 25).

 s][靈魂不朽Û神�心靈q質]的論證，基ý點1ÿ
時1不可V物Û意動ÿconationĀ�ó深學說ĀlÛ物Ü`用`ýÛ
動，心靈`用`ý意動44或可稱Û動的Ā_單OĀ而心靈q身Ā`
ý空間N點，物Ü則_據空間2為便ý說明，sÛm證之ÿ心靈必O

ý感à物Ü`用ýsQ的所pÛ動交匯×Ā例Ûs欲vâ眼_物Ü是

v黃á，需\時感知vZ澤1聲響�Ýß方能斷言44故心靈必]ý
視1聽1觸覺所p感知線交匯點2ç賦予心靈大ý點的O置，則vþ

r物Ü而w外在部VĀÒ無法�自身親密\在，亦不能反思vy部部

V�`用...但ç假設心靈確`ý點，則不可V割且永不ð亡...s甚ó
�為，凡物ÜÿLeibĀ44無論人獸草木á石44öwSwý殘渣
ÿcaput mortuumĀ的Ā質x心...

G. I. 52 (1671).

 çmĀ質x心ÿu物理點構r，`為靈魂44`ý數學點
44的直接工w��ÜĀ恆`，則v餘粗Ý物質...`v無關緊要2
G. I. 54.

 唯pĀ質原子44即絕]無部V的
�Ā單O44是`用之源，Ï物構r的絕]第N原理，乃óĀ質Ï物
V析的終極元素2可稱之為形P學點Āw生命q質�ð種感知力，數

學點則是v表Ôßá的視角2但當物ÜĀ質收縮時，v所p器à]s

Q僅呈現為N物理點2故物理點僅表觀不可V2數學點精確卻僅是樣

式2唯形P學或Ā質點ÿu形式或靈魂構rĀ方為精確�Ā2

G. IV. 482 (D. 76; L. 311) (1695).



X. § 71  và期見解

 那w靈魂視角的p機uÜ，Ā則u
靈魂更W近地表Ô2

G. IV. 484 (D. 78; L. 314) (1695).

 靈魂ÿ或ó少類靈魂之物Ā無所不在，唯
]主^地O而w智性者ÿÛ人類靈魂Ā無法Ý`2

G. IV. 512 (D. 122) (1698).

 �v說...靈魂無所駐`，不Û說靈魂在v直接`
用×更為精確2

G. IV. 574 (ca. 1700).

 s�為，僅憑單子感知的相àT\ÿ撇除物ÜĀ
質Ā解Û萬象，]yq性考察�w價值2依mõ述方式，空間r為共

`現象的秩序，時間則為相續現象的秩序Ā單子並無空間或絕]的遠

近之w44稱v匯聚ý點或h佈空間，Ā乃心靈虛構，因sQdý構
想僅`ý概念之物2m視角Q，³續Ü既無þ展亦無組\，關ý點的

疑÷öð弭2

G. II. 450 (1712).

 經院學~ð出O種所在性ÿubietyĀÿ
vN為限域所在ÿcircumscriptiveĀ，指物Ü`ý空間時，vO置
可 點]ê空間點而þß2vÐ為â域所在ÿdeûnitiveĀ，指可界
âð物`ýð空間，卻無法精確指âv獨_O置44故人v斷靈魂在
身Ü內時，不信能精確指出靈魂所在之點ÿ因v亦Ý`他×Ā...vO
為充盈所在ÿrepletiveĀ，�ýP帝44祂充盈yßá，較靈魂在
肉Ü更為超越，因祂持續創生萬物而直接`用NWØ 物，p限靈魂

則無m直接�響力2m學說是vüØ嘲弄，s÷斷言2然sQ總可_

ð種Û動�ý靈魂，ó少就v�所結\肉Ü之關Ï，或v感知方式而

言2

G. V. 205 (N. E. 230) (1704).

 單子藉自身`用ÿĀ質PĀ彼m
Vö，卻Ý佈萬p，v關Ï持續更迭2

G. VI. 598 (D. 209; L. 408) (1714).



 W莫_þ展構想為佈滿點的�Ā³續空間44m乃
滿足想像的虛構，理性卻÷覓所求2亦勿設想單子Û�Ā空間中的點

般移動1è擠或接觸Ā現象使v看�Ûm便足ø，而m表象之�Ā

性，端賴現象y基ÿ即相àT\Ā的程þ2

G. III. 623 (1714).

 單子雖自身無þ展，卻wO置44m乃þ展之基，
因þ展即O置的\n³續Ý現2

G. II. 339 (1707).

 s�為不ä_靈魂視為`ý點2或可說靈魂僅憑`
用`ýð×...更確W言...靈魂藉]ê關Ï`ýð×，故`ýv賦予生
機的u個p機Ü2\時，s不v�靈魂�p機Ü間`在ð種�Ā的形

P學結\...據m可謂靈魂Ā`ý肉Ü2

G. II. 370 (1709).

 單子的O置雖u空間部V的樣態或界限標â，但單
子自身並非³續Ü的樣態2質ßÛv擴h源ý單子，空間則v2因空

間...是ð種秩序，不僅涵容Ā�`在，亦含可能`在2

G. II. 378 (1709).

 ]單子ÿÛ\]點�靈魂Ā，sQ不ê稱v為物Ü
部V1彼m接觸或構r物Ü2

G. II. 436 (1712).

 P帝不僅見單個單子Û各單子樣態，亦見v關Ï
44關Ï��理的Ā在性l`ým2
G. II. 438 (1712).

 單子q身甚óþp任`超越現象秩序的相]O置
44即þp�Ā的O置2
G. II. 444 (1712).

 單子雖無ÿþ，卻wpð種ÿþ中的O置性質，亦
即它Q�Þ所支Þ的機Üÿcui praesuntĀ�v他Ï物`在ð種p序
的共`關Ï2s�為þp任`p限ĀÜ能脫öNW物Ü而`在，因m

也不可能�ßá中v他共`Ï物毫無O置或秩序關Ï2pÿþ的Ï物

q身包含許多wpO置的Ï物，但簡單的Ï物雖無ÿþ，卻必在ÿþ

中_pO置，儘管在<不完u現象=中無法 點標示mO置2

G. II. 253 (1703).

 s的單元或簡單ĀÜ並非h佈的……它Q也不構
r\質uÜ，因為物質的\質性僅�Þ心智抽象獲得44當sQ僅考
G. II. 277 (1704–5).



X. § 72  時間�變化

慮被動且因m不完u的Ï物時2

 設想P帝可能î數�萬�創 世界，是種相�且
不可能的虛構2�\m類虛構者，_無法反駁主張世界永恆的論點2

既然P帝ÌÏ必p理u，而無法指明祂為`不更î創世，則結論ç非

P帝yo創 ，便是祂在NW可指明的時間之_þ創世44即世界是
永恆的2但ç證明無論`種開端ÿquel qu’il soitĀq質相\，<為`
不Ûm=的疑問便ð解了2

G. VII. 373 (D. 249).

 不能說ð種持續是永恆的Ā永恆的是那些不斷
þ續的Ï物44藉u持續獲得ð的þ展2時間�持續中`p的NWö
w接續性，故不斷ð逝Ā嚴格而言，從o�l`在之物，Û`能永恆

`在？Ï物ç無任`部Vþ`在，v自身焉能`在？時間中`p的唯

pÿ間Ā而ÿ間q身甚ó不是時間的N部V2

G. VII. 402 (D. 268).

 從ÿþè論持續時間並不rû2縱使物質ÿþ
無限，v持續時間o必無限Ā甚且�_追溯ÿa parte anteĀ，亦不
必然無始2çuÜÏ物q質在ý均勻趨向完美，則眾生ßá必p開

端……再者，世界p始並不損Ûv�àþ續ÿa parte postĀ的無限
性Ā但ßáçp邊界，則損Ûvÿþ的無限性2

G. VII. 408 (D. 274).

 關ý接續性，閣Q[布爾蓋]�P�為必須設想N個yq的
初始ÿ間，Û\<N=是數的基礎，點是ÿþ的基礎2]ms可答ÿ

ÿ間固為時間之基，但自然界並無相]ýv他點öwyq性1可謂

<P帝之O=的點，故so見設想<主要ÿ間=之必要2然s��ÿ

間�點pm差異ÿßá中任N點]他點並無<q性優Y=優勢，而_

Nÿ間]àNÿ間卻兼w時間�q性的優Y優勢2但據m仍無需`在

<第Nÿ間=2m×必要Ï物�v然Ï物的V析pw……故從數到ÿ
間的類èým不適用2ª然，數的概念終可V解為不可再V的<N=

G. III. 581.



X. § 74  萊氏含混主張時空wû觀]ê物

XI. § 75  知覺

44m可視為原始數2但各種ÿ間的概念o必終能V解為<原始ÿ
間=2然s不g斷言無第Nÿ間2可建構z種假設ÿ自然恆常\等完

美，或持續趨向完美……[第N種]較可能無始2[第Ð種]……仍可藉雙
曲線縱標或O角形縱標z種方式解Û2依雙曲線假設則無始……依O
角形假設則þp開端……so見純粹理性可論證`者當ø之法2

 時間`為理性`pÿbeing of reasonĀ的程þ不Þý空
間2共`1Y`或à`ö屬ð種Ā在Ās��，依_常物質�ĀÜ觀

則非Ûm2

G. II. 183.

 NW原始隱德來希ÿentelechyĀ必p知覺2因每N初�
隱德來希öp內在變異，據mv外在`用亦變2而知覺無非是藉內在

變異呈現外在2既然Û動原則Ý佈物質ÿmw證Ā可è知原始隱德來

希Ý佈物質，故靈魂亦Ý佈物質2

G. VII. 329.

 吾人既��P帝`在，即須��v必然`在2然m特權不
屬ý[Û動1物質�空間]O者2
G. VI. 405.

 P帝在自身中感知Ï物2空間乃Ï物之O，非P
帝理念之O2

G. VII. 375 (D. 251).

 單子內的知覺依慾望法則或善ā目的因
而相生，m目的因`ý可觀察之知覺ÿ無論規ß�vĀ2

G. VI. 599 (D. 209; L. 409).

 吾人]外物之理解，無需�v完y相�，但須能表
徵之44猶Û橢X表徵斜視之X，據特â關Ï法則，XP每點ö]ê
橢XPN點，反之亦然2因……每NĀÜöñv方式表徵ßá，p�
\N城鎮因視角不\而呈現殊異樣貌2

G. I. 383 (1686).



 III) 靈魂無思之狀態，猶Û物Ü絕]靜k，ýs觀之
öÕ反自然，世間亦無v例2Næ`用之ĀÜ，_恆常`用，蓋NW

s象永`，僅�ðs象交融2

G. V. 101 (N. E.

 洛克Y生聲稱不解理念多樣性Û`�P帝之單純
性相容，sñ為彼不ê據m質疑馬勒o朗士神xĀ因無任`Ü系能ð

mÏ可解2

G. VI. 576 (D. 187).

 洛克Y生問ÿ不可V且無ÿþ之ĀÜ，能v\時
w備相異1甚óñÛ矛盾]象的樣態？s答ÿ可2矛盾`ý\N]

象，卻o必`ý\時構思之不\]象的表徵中2m無需靈魂p不\部

V，猶Û點中無需p不\部V，雖不\角þ匯聚ým2

G. VI. 577 (D. 188).

 s假設ñQ論點þ被��ÿ每個Ø 物，
因而包括Ø 的單子，都×ý變化之中，並且�種變化在每個單子中

是持續不斷的2y據_述，單子的自然變化源自N個內在原則，因為

外在原因無法�響v內在q質2但除了變化的原則外，�必須`在N

個特â的變化序列@un détail de ce qui changeA，�序列可謂構r
了簡單ĀÜ的特âq質�多樣性2�個特â的變化序列必然在單N性

中1或在簡單ĀÜ中ñÛ多樣性2因為，既然每個自然變化都是漸²

的，ð些部V改變而ð些部V保持不變Ā因m，N個簡單ĀÜ儘管þ

p部V，也必然ñ多種方式被�響並�他物相關聯2

G. VI. 608 (D. 219; L. 222).

 當sQ�現，即使是Ā微_的1sQ意
識到的思想，v]象也包含多樣性時，sQ就在自身中Ü驗到簡單Ā

Ü中的多樣性2因m，所p��靈魂是簡單ĀÜ的人，都ê��單子

中的�種多樣性2

G. VI. 609 (D. 220; L. 226).

 ª然，\NÏ物可ñp不\的表象Ā但表象�Ï物之間必
須始終`在精確的關Ï，因而\NÏ物的不\表象之間也必然`在精

確的關Ï2

G. VI. 327.



 �O`者[克拉克]的言論，彷�他不理解為`s
�為靈魂是N個表象性的原則2�就好像他從o聽說Þs的_â和諧

論2s不贊\那種Ā俗的觀念，即�為Ï物的�像�Þ感à器à傳遞

給靈魂2因為，無法設想�些�像能�Þ`種�Ó或方式從器à傳遞

到靈魂2�種哲學中的Ā俗觀念是÷ñ理解的，lÛð笛t爾主義者

þ充V表明的那樣2無法解Û非物質ĀÜÛ`被物質�響ÿ要維持N

個可理解的觀念，就只得求ûý經院哲學中那種虛幻的1s不知為`

物的1不可解Û的<意向性形相=ÿspecies intentionalesĀ，聲稱
v從器à傳遞到靈魂2那些笛t爾主義者看到了困÷，卻無法解Û

它……但s�為sþ給出了那個謎題的�l解答2

G. VII. 410 (D. 275).

 靈魂的q質就是表Ô身Ü中�生的Ï情，它被Ûm創
 ，使得v思想的序列�Û動的序列相Nô2

G. II. 71 (1686).

 每個ĀÜ的q質都包含]u個ßá的nÝ表Ô，而靈
魂的q質尤v包含]當Q�v身Ü相關之Ï更為清p的表Ô2

G. II. 74 (1686).

 ]s而言，知覺就是在簡單ĀÜ中]多樣性的表象Ā而欲
求則是從N個知覺趨向÷N個知覺的傾向ÿ�z者`在ý所p單子

中，v則N個單子_�v他Ï物毫無關Ï2Y生，s不明�您[布爾
蓋]Û`能從mè^出任`ï賓諾莎主義Ā�結論o免Q得z快2p
p相反，l是�Þ�些單子，ï賓諾莎主義才被摧Ā，因為p多少單

子，就p多少�Ā的ĀÜ，或者說，就p多少始終`在的1ßá的活

生生的鏡子，或濃縮的ßáĀ而y據ï賓諾莎，只`在N個單NĀ

Ü2Û果þp單子，他是]的Ā那時除P帝之外的NW都_是Þo性

的，並淪為純粹的v性�變Ü，因為Ï物中_缺QĀÜ的基礎，而�

基礎就在ý單子的`在2

G. III. 575.

 [ï賓諾莎]錯誤地�為肯â或vâ就是意à，因
為意à�包含]善的考ß2

F. de C. 62 (D. 182).

 s��`在自為活動的單子，在�些單子中，除了知覺外
無法構想任`東西，而知覺q身又包含Ì動2

G. II. 256.



XI. § 77  知覺非源ý被知物]感知者之`用

 s謹慎地ÿ免��靈魂不�識身Ü，儘管�種知識
的產生無需N方]÷N方的�響2

G. IV. 495 (D. 86).

 P帝Ā初Ûm創 了靈魂，或任`v他�
Ā的}NÜ，使得NW必須從v自身的內在q性中產生，]v自身而

言wp完美的自�性，\時又�外在Ï物完美契\2……因m，既然
�些ĀÜ中的每N個都ñv自身方式1從ð個特â視角精確地表徵u

個ßá，並且外在Ï物的知覺或表Ô在適當的時機1憑藉v自身法則

²入靈魂，Û\在N個自rNÜ的世界中，彷�除了P帝和靈魂外w

無他物……那À所p�些ĀÜ之間_`在完美的T調，v結果就Û\
它Q�Þ<形相=或<性質=的傳遞ÿÛ多數n�哲學家所設想的那

樣Ā彼m溝�N樣2

G. IV. 484 (D. 77; L. 313).

 無法解ÛN個單子Û`能被v他Ø 物改
變v性質或內部狀態Ā因為不可能改變v中任`東西的O置，也不可

能在v中構想任`能被產生1引^1增強或減弱的內部Û動，儘管所

p�些在複\Üÿv中各部V之間p變化Ā中是可能的2單子þp

<ÿ戶=，任`東西無法um²出2v性既不能脫öĀÜ，也不能跑

到ĀÜ之外，就像經院哲學家的<可感形相=ÿsensible speciesĀ
Þ去被�為的那樣2因m，無論是ĀÜ�是v性，都無法從外部²入

N個單子2

G. VI. 607 (D. 218; L. 219).

 每個個wĀÜ都ñ自身方式表Ôu個ßá，v概念中
包含了v所pÏ件ÛvNW境況，ñÛ外在Ï物的u個序列2

G. II. 12 (1686).

 s不相信`在N個單子能彼m`用的Ü系是可能的，因為
�P無法解Û�種`用2s補充N點，�種�響也是多餘的，因為N

個單子為`要_自ýþ擁p的東西給予÷N個單子？因為�l是ĀÜ

的q質ÿv當Q`育著o來，NWÏ物ö可�ÞvN而被理解，除非

P帝確Ā_蹟般地~預2

G. II. 503.



XI. § 79  _â和諧

 只p不可V的ĀÜÛv不\狀態是絕]�Ā的2G. II. 119.

 s相信每個個ÜĀÜ都ñ自身方式表Ôu個ßá，
và續狀態是vY_狀態的結果ÿ儘管常常是自u的結果Ā，彷�世

界中除了P帝和它自身w無他物Ā但uý所pĀÜ都是那ó高`p者

的持續產物，並且表Ô著\N個ßá或\N些現象，它Q彼m間精確

地T調Nô2

G. I. 382 (1686).

 每個ĀÜ都包含ð種無限性，因為它涵~了vr因，即P
帝，也就是說，它擁p些許y知�y能的痕跡Ā因為在每個個ÜĀÜ

的完備概念中，包含了v所p的謂詞，無論是必然的�是v然的，Þ

去的1現在的�是o來的Ā不僅Ûm，每個ĀÜ都y據v×境�視

角，在�v他Ï物的關聯中表Ôu個ßáĀ因m，sQ的N些知覺，

即使清p，也必然包含混亂，因為它QñÛ無限的Ï物，lÛsQ]

顏ô1熱等的知覺那樣2

G. VII. 311.

 伴隨性ÿconcomitanceĀ假說是s]ĀÜ概念的è
論2因為y據s的觀點，N個ĀÜ的個Ü概念涵蓋了_�生在它身P

的NW2

G. II. 68 (1686).

 每個ĀÜ都表Ôu個ßá，但p些表Ô得更清p，
尤v每個ĀÜ]ð些特âÏ物1並y據v自身視角表Ô得更清p2靈

魂�身Ü的結\，甚óN個ĀÜ]÷N個ĀÜ的`用，僅在ý�種完

美的相àT調，�種T調uĀ初創 的秩序特意建û，憑藉m秩序，

每個ĀÜ遵Āv自身法則，�v他ĀÜ的要求相契\，因而N方的Û

`便跟隨或伴隨著÷N方的Û`或變化2

G. II. 136 (D. 38).

 當然，在s看來，在Ø 物的ßá中，þp任`Ï物不需
要，為了v完備的概念，ßá萬物中v他每NÏ物的概念，因為萬物

G. II. 226.



XII. § 83  單子O階

相à�響，所ñÛ果v中N物被移除或設想為不\，那À世界中的所

pÏ物都_�現在不\2

 在s的_â和諧Ü系中確Ā`在_蹟，P帝ñ非凡的方式
Ï入v中，但�僅在萬物之初，之àNW便按照靈魂�身Ü的法則，

在自然現象中各ÌvÓ2

G. III. 143.

 s�為可ñ說，s關ý<預â和諧=的假設並非無憑無
據，因為s相信sþõ明只pO種可能的假設[物理�響論
ÿinüuxus physicusĀ1v因論ÿoccasionalismĀÛ預â和諧
論]，而唯獨s的假設既w理解又自然Ā它甚ó能�ÞY驗ÿà
prioriĀ方式àñ證明2

G. III. 144.

 p必要SV<知覺ÿperceptionĀ=�
<}覺ÿapperceptionĀ=ÿ_者是單子內部表徵外部Ï物的狀態，
à者則是]m內部狀態的意識或反思性�知2}覺並非所p靈魂öw

備，亦非\N靈魂恆常擁p2l是缺QmSV，^ô笛t兒學~犯Q

忽略o被意識到之知覺的錯誤...�l的è理建基ý必然或永恆�理，
Û邏輯1數理1�`的�理，�些�理能產生無可置疑的觀念³結�

無謬è論2無法展現m類è論的動物被稱為<禽獸ÿbrutesĀ=Ā而
能�知�些必然�理者，方為�l意義P的<理性動物=，v靈魂被

稱為<精神ÿespritsĀ=2m類靈魂w備²Ì反思Ì為的能力，能思
考所謂<自sÿegoĀ1ĀÜÿsubstanceĀ1靈魂ÿsoulĀ1精神
ÿspiritĀ=等，N言ñ蔽之，即非物質性Ï物��理2

G. VI. 600 (D. 211; L. 411).

 就理性靈魂或精神而言，v內涵超越單
子乃óN般靈魂2它不僅是Ø ßá的N面鏡子，亦是神性

ÿDeityĀ的�像...l因Ûm，NW精神，無論屬人或屬靈
ÿgeniiĀ，憑藉理性�永恆�理²入ð種�P帝的團契，ö為<P

G. VI. 604 (D. 215; L. 420).



帝之城ÿCity of GodĀ=的r員44即uĀ偉大1Ā良善的君主所
建ûÛ治理的ó善國þ2

 çsQ_<靈魂=之]賦予NWwpÿ義
知覺�欲求之物ÿÛs方才所ÛĀ，則所p簡單ĀÜ或Ø 單子ö可

稱為靈魂Ā然因<感ØÿfeelingĀ=不僅是單純知覺，s�為êñ
<單子ÿMonadsĀ=或<隱德萊希ÿEntelechiesĀ=�類}稱指
ñ僅w知覺的簡單ĀÜĀ而<靈魂=之]ê`用ý知覺較清p且伴隨

記憶者2

G. VI. 610 (D. 220; L. 230).

 sQW勿混淆或隨意混\v他形式或靈魂
ÿ�些形式依s之見Ý`ý物質之中Ā�精神ÿSpiritsĀ或理性靈魂
44à者屬更高階序，vX滿性遠非_者可比，相較之Q猶Û<_神
祇ÿlittle godsĀ=，乃按P帝形像所 ，內蘊神性之Z2因m，P
帝治理精神，猶Û君主治理臣民，更確W地說，猶Ûx親照管兒{Ā

而]待v他ĀÜ，則Û工程師操`v機械2故精神享p特殊法則，憑

藉P帝所設之秩序，使v超脫物質流轉Ā甚ó可ñ說，萬物ö為精神

而 ，�些流轉q身亦為善者之福l�ā者之刑罰而設2

G. IV. 479 (D. 73; L. 303).

 ]<自sÿEgoĀ=的意識或感Ø證明了Ó德或
人格\N性ÿmoral or personal identityĀ2s藉mSV禽獸靈魂
的<持續性ÿincessabilityĀ=�人類靈魂的<不朽性
ÿimmortalityĀ=ÿÐ者ö保p物理ÛĀ在的\N性ÿphysical
and real identityĀĀ但就人類而言，靈魂亦依神聖y意法則，持à
]自身顯現的Ó德\N性，um構r能感Ø賞罰的\N人格

ÿpersonĀ2

G. V. 218 (N. E. 245).

 關ý<自sÿSelfĀ=，須_v�<自s的表象
ÿappearance of SelfĀ=Û<意識ÿconsciousnessĀ=SV開
來2自s構r�Ā�物理的\N性ÿreal and physical identityĀĀ
而伴隨�理的自s表象，則_人格\N性ÿpersonal identityĀ�之
³結2

G. V. 219 (N. E. 247).



XII. § 84  活動�Ø動

 [所p單子]öw知覺...�欲求ÿappetiteĀ...，m欲求在動
物稱為ï情ÿpassionĀ，而在知覺為理解ÿunderstandingĀ之×
則稱為意àÿwillĀ2

G. III. 622.

 Ì動ÿactĀ乃ĀÜ之q質，�ØÿsufferĀ乃
Ø ĀÜ之q質，思考ÿthinkĀ乃精神之q質，wpÿþ�Û動
ÿextension and motionĀ乃物Ü之q質2亦即，`在ð些類w或
種屬，個ÜNæ�屬v中，ÿó少自然狀態QĀ便無法脫ö2

G. V. 284 (N. E. 331).

 [ý人類而言]理性乃固â屬性，為每個Ü所固
p，永不喪失，縱然吾人o必恆常察覺2

G. V. 290 (N. E. 338).

 閣Q繼而問s]靈魂之â義2s答曰ÿ<靈魂=
N詞可`ÿ狹Ð義解2ÿ義而言，靈魂即等\生命或生機ÿvitalĀ原
則，亦即`ý簡單之物ÿ單子Ā中的內在`用原則，�之相ê者為外

在`用2m內外之]ê，或外在ý內在之呈現1複\ý簡單之呈現1

多樣ý}N之呈現，Ā則構r<知覺=2然在m義Q，靈魂不僅�屬

動物，亦屬NWw感知力之`p2狹義而言，<靈魂=為生命之更高

貴屬類，或稱<感性生命ÿsentient lifeĀ=，v不僅w知覺能力，
更兼p感Ø能力44確W而言，因注意�記憶þ附àý知覺之P2\
理，<心靈ÿmindĀ=ÿ為靈魂之更高貴屬類，即心靈乃理性靈魂
ÿrational soulĀ，ý感Ø之外更Ā理性ÿreasonĀ，或稱基ý�理
nÝ性之è論ÿratiocinationĀ2故而，lÛ心靈為理性靈魂，靈魂
即感性生命，生命即感知原則2

G. VII. 529 (D. 190).

 [在sÜ系中]d常言說方式仍可妥善保
留2因吾人可謂ÿðĀÜ之性質ç能ñ可理解方式õ明N變化ÿÒ使

吾人�為，v他ĀÜ自始即按P帝«命之秩序，在m點P適êýmĀ

ÜĀ，則就ü變化而言，mĀÜ即吾人ê視為`用ý他者之ĀÜ2

G. IV. 486 (D. 79; L. 317).



XII. § 86  原始質料`為每個單子中的元素

 NØ 物被稱為向外`用，ñvwX滿性
ÿperfectionĀ之程þ為準Āv被稱為�Ø÷N物�響，則ñv不X
滿ÿimperfectĀ之程þ為準2故而，Ì動ÿactionĀ�屬ý單子，
ñvw清p知覺ÿdistinct perceptionsĀ為þĀ�ØÿpassionĀ�
屬ý單子，則ñv知覺混亂ÿconfusedĀ為þ2NØ 物較他物更
X滿，Ü現ý更X滿者之中可~到能Y驗解Ûÿexplain à prioriĀ他
物變化之依據Āl因Ûm，_者被稱為`用ýà者2然在簡單ĀÜ

中，N單子]他單子之�響僅屬觀念性ÿidealĀ，且唯p�ÞP帝之
中Ï方能生效44即ð單子ýP帝觀念中p權主張ÿP帝自萬物起始
規範他者時，ê顧Ûm單子...2是ñ，Ø 物間之活動��ØĀ為相
à2因P帝比較Ð簡單ĀÜ時，ý各方ö�現ð使自身使他方適ê之

理uĀ故ð物ý特â方面為主動者，ý他觀點則為被動者ÿv為主

動，因吾人清p�知ýv中者，足為他×�生之Ïð供理uĀv為被

動，因�生ýv中之Ïu，可ý他×被清p�知者中~到依據2

G. VI. 615 (D. 225; L. 245).

 當N變化�生而�響多個ĀÜÿĀ則NW變化ö�
響yÜĀ，吾人可謂ÿ藉m變化即時Ôó更高X滿程þ或更X滿表象

ÿexpressionĀ者，乃þ展v力ß而Ì動ĀÔó較P程þ者，則顯露
v軟弱而�Ø2吾人亦主張ÿw知覺之ĀÜ，v每NÌ動ö隱含ð種

j悅ÿjoyĀ，每N�Øö隱含ð種痛èÿpainĀ2

G. IV. 441 (1686).

 Np限ĀÜ]他p限ĀÜ之`用，僅在ýv表象程þ
之增à伴隨他者表象程þ之減損44蓋因P帝þ預Y_Ð者構築得相
àT調2

G. II. 13 (1686).

 吾不知可v言ÿ\N`在者ý`用者ÿagentĀ
×稱為Ì動ÿactionĀ，ý�Ø者ÿpatientĀ×稱為�Ø
ÿpassionĀ，Ò\時`ýÐ主Ü，猶Û關ÏÿrelationĀĀ抑或改
稱v為Ð`在者ÿN在`用者，N在�Ø者Ā更為妥當2

G. V. 201 (N. E. 224).



XII. § 87  *原始質料*`為p限性1多樣性�物質的y源

 ĀÜ擁p形P學的質料或被動力ß，v程þ
×決ýv表Ô的混淆程þĀ而主動力ß則×決ýv表Ô的清p程þ2

G. VII. 322 (N. E. 720).

 uý單子ÿ除原始者外ĀöØ制ý被動狀態，它Q並非純
粹力ßĀ它Q不僅是Ì動的基礎，亦是阻力或被動性的基礎，v被動

性`ý混淆的知覺中2l是m點ñÛ質料或數ßP的無限2

G. III. 636.

 [是]原始的被動力ß，或阻力原則，v
不`ýÿþ中，而`ýÿþ所需之物，並補充隱德萊希或原始主動力

ß，從而產生完u的ĀÜ或單子2……sQ主張m類質料，即被動原
則，持續`在並依附ýv自身的隱德萊希2

G. II. 306. Materia prima ...

 儘管P帝可憑v絕]力ß剝奪Ø ĀÜ的l�質料，卻無
法剝奪v原始質料Āv則他_使vr為純粹現Ā，m狀態唯P帝獨

w2

G. II 325.

 [N個單子的原始質料]並不會增à質ß，或u單子產生的
現象，lÛN個點不會增àN條線2

G. II 368.

 唯P帝超越NW質料，因祂是v創 者Ā但脫ö
質料的Ø 物，_\時脫önÝ聯繫，猶Û背öuÜ秩序之逃u2

G. VI. 546 (D. 169).

 _�些[智性Ü]從物Ü�O置中移除，即等\_v從世界
的nÝ聯繫�秩序中移除44m秩序u時空關Ï構r2
G. II. 324.

 凡��預â和諧者，必\時��物質Ā�無限V割之學
說2

G. II 412.

 [德·博塞ï]您²Nnì問，`ñĀ�`在無限眾多的單
子？s答ÿv可能性þ足ø，因P帝之`理ê盡顯輝煌Ā且Ï物秩序

亦要求Ûm，v則現象_無法]ê所p可指~的感知Ü2ª然，ý吾

G. II. 460.



XII. § 90  靈魂�肉Ü的第N種理論

人知覺中，無論多清p，ö可設想任`微_程þö含混淆者Ā單子Ò

�m相ê，猶Û]ê更宏大清p者2

 [德·沃爾德]您欲求質料ÿ或阻力Ā�主動力ß間的必要聯
繫，ñ免o斷結\2然聯繫之因在ýÿ每NĀÜö主動，每Np限Ā

Üö被動，而阻力�被動性相³2故m結\乃Ï物q性所要求2

G. II. 248.

 當被問Û�些[生命原理]是v為ĀÜ形式時，s
SV`答ÿçm術語Û笛t爾所用，當他主張……理性靈魂是人的Ā
Ü形式時，s當答是2但çp人Û設想石塊wĀÜ形式者般理解m術

語，s則答vĀ因生命原理僅屬p機物Ü2ª然……物質無×不蘊無
數p機�賦靈之Ü……然即便Ûm，不可謂每份物質öw靈性，lÛ
吾人不稱滿�魚群為賦靈之Ü，雖單N魚類Û是2

G. VI. 539 (D. 163).

 每N原始隱德萊希或生命原理，ö永恆³結ð
種自然機器，即吾人所謂p機肉Üÿm機器雖大Ü保持形態，Ā`ý

流變中，Û忒修ï之船，永恆修補2吾人無法確信出生時Ā微粒子仍

`Ü內……ð種動物恆`，然無個Ü動物可稱永恆2

G., VII. 530 (D. 191).

 組~或構形，ç無s稱之為單子的持`生命原
理，不足ñ維續<數值\N=之個ÜĀ因構形可`ý物種�面，卻非

個Ü�面……p機Ü�他物，僅在表象P保持\N……然]w�ĀĀÜ
}N性之ĀÜ……Ûu不可V精神賦靈之ĀÜ`p……當言v憑m靈魂
或精神，ý思維者中構r自s，而y然保持\N2

G. V. 214 (N. E. 240).

 sþ言ÿ非絕]Āÿp機Ü]物質不可或缺，但僅]經ó
高智慧á排之物質而言2

G. III. 356.

 s��，肉Üçö靈魂……僅w聚Ö的}N性，v殘`之Ā
在性源ý組r部V，而部V因內蘊無數生命Ü而保持vĀÜ}N性2

G. II. 100.



XII. § 91  靈魂�肉Ü的第Ð種理論

然則，縱使靈魂可能擁pu獨û靈魂賦靈之部V構r的肉Ü，uÜ之

靈魂或形式亦不因mu部V之靈魂或形式組r2

 W勿設想……每個靈魂ö擁p`屬或永附
之âß質料，並因而擁pP等生命Ü……因NW肉ÜÛ�河，×ý永
恆流變……動物常p變形，卻無靈魂轉世或°迴Ā亦無完y脫ö肉Ü
之靈魂2唯P帝y然無形Ü2

G. VI. 619 (D. 229; L. 258).

 靈魂�肉Ü各Āvß，N者自uÌ動，N者無從ø
擇，卻在現象中相\ÿse rencontreĀ2然靈魂仍為v肉Ü之形式，
因v按自身關Ï表ÔNW他Ü之現象2

G. II. 58 (1686).

 çs反]笛t爾學~，指v主張P帝直接維繫之靈魂肉Ü
T調不r�l聯\，則大謬Ā因s之預â和諧亦不能為之……然s不
v�m類q質`在Ām可類比ýÏÎo明之非形Ü`p<臨在=概

念2

G. VI. 595.

 每NÝ要之單NĀÜ或單子，`為複\
ĀÜÿÛ動物Ā之中心�}N原理，öu無限他單子構r之質ß環

繞，形rm中心單子之特â肉Ü……當m肉Ürð種自動Ü或自然機
器44不僅uÜ為機器，v可觀察之Ā微部V亦然44時，方為p
機2

G. VI. 598 (D. 209; L. 408).

 勿ñ為每份隱德萊希öÞ予無限_質料Ā無m微粒2G. II. 306.
 雖非絕]必要每wp機肉Üö賦靈，然吾人當斷P帝智慧

必不�棄賦靈之機，ñ臻ó善2

G. II. 378.

 單NĀÜ……不能內含ÿþ，因NWÿþö為複\2G. III. 363.
 吾人之ĀÜ性質料僅w潛在部V，而人ÜĀ為聚ÖÜ2G. VII. 468.



 �ĀĀÜÿÛ動物Āu非物質靈魂�p機肉Ü組
r，Ð者複\方稱<自身為N=2

G. III. 657 (D. 234).

 完美}N性必保留予賦靈之Ü，或w原始隱德
萊希者2

G. V. 309 (N. E. 362).

 吾人肉Üq身，öý靈魂……僅能勉強稱`單NĀ
Ü，猶Û機器或石^2

G. II. 75 (1686).

 wÜ而言，çp人問sÛ`看待z陽1地球1o球1
樹木Û類�物Ü，甚óÞ獸，s無法斷言它Q必然wp生命，或ó少

是ĀÜ，抑或僅是機器或多種ĀÜ的聚\Ü2但ó少s能說ÿ倘ç不

`在s所主張的p形ĀÜ，則物Ü_不Þ是�Ā的現象，Û\彩

虹……除非sQ�現w靈魂或ĀÜ形式的p生命機器44v內在的Ā
Ü}N性獨ûý外在接觸結\44v則sQ永遠無法指�任`Ï物
說ÿ<m×確p�Ā`p=2çm類ĀÜ不`在，則可見世界中除人

類外w無Ā質之物2

G. II 77 (1686).

 s不v�靈魂�p機軀Ü間`在ð種�Ā的形P學³結……
據m可說靈魂確Ā`ý軀Ü之中……但請留意，s談論的並非<隱德
萊希=ÿ主動原理Ā�<原初物質=ÿ被動潛能Ā的結\，而是靈魂

或單子q身ÿÐ者原理之產物Ā�物質質ß或v他單子的結\2

G. II. 371.

 每個Ø 的單子öÞ備ð種p機軀Ü……每團質ß物質ö
包含無數單子，因自然界中各個p機軀Ü雖p]ê之單子，v部V卻

又蘊含v他單子，�些單子\樣Þ備從屬ý主p機軀Ü的l�p機軀

Ü2

G. VII. 502.

 當[ĀÜ形式]藉v�物質的結\構r嚴格意義P的
}NĀÜ，即q質為N之物時，便形rs所稱的<單子=2

G. IV. 511 (D. 120).

 針]您[阿爾諾]ð出的÷N÷題44即靈魂�物質結\無
法構r�l}N`p，因物質q身非�Ā}NÜ，而靈魂ÿÛ您所

vĀ僅賦予v外在稱謂44s的回ê是ÿ�l}N的`p乃指<w生

G. II. 118.



XII. § 92  ĀÜ鏈

命的ĀÜ=，v所屬物質方為�Ā`pĀç物質僅視為純粹質ß，則

不Þ是純然現象或py據的表象2

 嚴格而言，w�Ā}N性的uÜ縱p部V增減，仍能維持
\NÜ性，lÛsQ親身經驗所示2

G. II. 120.

 縱使物質質ßoð增部V，ð<隱德萊希=仍可被創 Ā
因質ß雖þ××蘊含單元Ü，卻總能��ð單元Üñ}御v他多數2

試想ÿçP帝_u團無機質塊ÿÛ石頭Ā化為p機軀Ü，並為之賦予

靈魂Ā因p機軀Ü之數即等ý隱德萊希之數2

G. II. 368.

 p機軀Ü的每個部Vö蘊含v他隱德萊希2G. II. 370.
 動物之殘軀斷Ü並非q質P的單N`p，因�僅能理解為

動物軀Ü之狀態44軀Üq身非q質`p，而是聚\Ü，w算術}N
性卻無形P}N性2

G. II. 304.

 原始隱德萊希絕無法自然生r或ð亡，且永不能脫öp機
軀Ü而`在2

G. II. 251.

 既然麵包Ā非ĀÜ，而是無數單子經ð種附à結\所生的
聚\`p或<ĀÜ化之物=，vĀÜ性便`ým結\中Ā故按貴教

[y主教]觀點，P帝無需þ除或改變那些單子，僅需移除使v構rð
`p之物ÿ即m結\ĀĀÛm，基ým結\的ĀÜ性_ð逝，現象卻

依然`在44m時現象非源ý原p單子，而是P帝ñð種神聖等效物
×ïü單子結\的產物2因mĀ質P並無ĀÜ主Ü`留2然吾等vâ

聖Ü變質論者，無需m類理論2[q段首lðÛĀÜ鏈概念]

G. II. 399.

 sQ必須Ð擇vNÿ要À物Ü純屬現象，則þ展性亦僅是
現象，唯單子為�，v結\u感知靈魂在現象中Û`所ð供Ā要À信

仰引 sQ��p形ĀÜ，則mĀÜ_`ý結\之Ā在性44m結\

G. II. 435.



XII. § 94  預r說

]_聯\之單子附àð種絕]ÿ故為ĀÜ性Ā卻暫`之物……çm單
子間的ĀÜ紐帶缺失，NW物ÜÛv性質僅為py據的現象2

 超自然Ï物既�哲學相悖，吾等只需單子Ûv內在樣態足
ø2

G. II. 461.

 sþ改變觀點，�為ç視ĀÜ鏈……\屬無生無滅之物，並
無矛盾Ā因s確信唯pw主^單子之p機軀Ü×方可接納p形Ā

Ü……既svâ……靈魂�動物ö可滅亡，則當主張ĀÜ鏈……亦無法
自然生r或終結2

G. II. 481.

 mĀÜ鏈雖自然w紐帶性質，卻非vq質2因v需ñ單子
為_ð，卻不必然包含單子44既可ö單子而`，單子亦可öv而
`2

G. II. 516.

 ç單子獨為ĀÜ，則物Üç非純現象，便是³續Üu點構
築而r44à者確屬荒謬2�Ā³續性唯p源ýĀÜ鏈方能rû2
G. II. 517.

 單子自身無法組r³續Ü，因vq質k缺NW³結，各單
子猶Û獨û世界2然³續性y基`ý<原初物質=ÿ因<l�物質=

屬聚\ÜĀ，或`ý複\ĀÜ之被動元素中，�Ā³續ÜumÍ生自

並列的複\ĀÜ……就m意義，s或þ言þ展性是原初物質ÿ或形式
oþ展者Ā的樣態2

G. II. 520.

 s主張ÿ自z初潛藏ý精源微物中的靈魂，直ó
Ø`注â為人方w理性Ā然Næ獲理性且能意識並�P帝交感，便永

為P帝之城的|民……死亡……或使�知混亂，卻無法自記憶y然抹
除Ā當記憶效用Ý現，賞罰隨之Ā現2

G. VII. 531 (D. 192).

 s�為靈魂ÿÛN般單純ĀÜĀ僅能始ý創 1終ý湮
滅Ā且因p機生命Ü之形r在自然秩序中�不可解44除非假設預`
G. VI. 152.



XIII. § 96  無意識心靈狀態

p機結構44故è斷所謂動物繁ÍĀ為轉化�擴增ÿ因軀Ü既þw結
構，可信vqw生命且靈魂\N……sê相信終_r人之靈魂ÿÛ他
種靈魂Ā`ý種籽��ïY祖直óÞ當，故自z初即`ýð種p機軀

Ü中……然基ý數理，彼時vê僅屬感性或動物靈魂……維持m態直ó
所屬之人誕生時方獲理性44無論m乃感性靈魂升格ó理性靈魂之自
然法則ÿm點s÷ñ設想Ā，或P帝藉特殊Û`賦予理性，甚或ÿç

您接ØĀð種<超創 =2

 s傾向人類繁Í無需神蹟ÿ他種動物亦然ĀĀm可解Û
為ÿ種籽內眾多靈魂�動物ÿ或ó少p機生命ÜĀ中，唯注âr人者

蘊含終_顯現之理性2

G. VI. 352.

 關鍵疑問仍在ÿ轉化之基或預`生命Ü，究ÿ`ý卵
巢……抑或精液？……因s]信ÿ轉化基礎必為預`生命Üÿ無論動植
物Ā，且v必含\N主^單子2

G. III. 565.

 s贊\t德沃ïY生之見……純機械法則無法在無
組~×形r生命Ü2

G. VI. 543 (D. 167).

 顯著的Ï物必然u不顯著的部份組r……sQ不
可能明確地思考所p思想Āv則心靈_無限反思每個反思，永遠無法

轉向ð思想2

G. V. 107 (N. E. 118).

 �些感à觀念@熱1軟1冷A表面簡單，因v
混雜性oð供心靈SV內容的�ß2

G. V. 109 (N. E. 120).

 �些不可察覺的知覺亦標記並構r\N個
Ü44它Q保`的痕跡或表徵刻劃了個ÜÞ�狀態……靈魂�身Ü乃
ó所p單子間的_â和諧，l是�Þ�些知覺得ñõ明2

G. V. 48 (N. E. 49; L. 373).



XIV. § 99  Yy觀念��理

 s更察覺ÿ因不可察覺的變異，任`z個
ÜÏ物絕不能完y相�，v差異必超越單純數值Sw2

G. V. 49 (N. E. 51; L. 377).

 sQ總ø無數o被察覺的細微知覺2從不缺Q
知覺，卻常缺Q}覺ÿapperceptionsĀ，即當無被注意
@distinguéesA的知覺`在時2

G. V. 148 (N. E. 166).

 知識1觀念或�理`ý心中，無需sQþĀ�思
考Ā它Q僅是自然習性，即主動�被動的傾向態þ，而非空�心板

ÿtabula rasaĀ2

G. V. 97 (N. E. 105).

 s\意ÿ無論�Þ追溯源頭或經驗驗證，sQö
學習Yy觀念��理2故s不`你所@洛克A假設的è斷44彷�你
所言情境中sQo學ðÏ物2s亦不能接納m命題ÿ凡所學ö非Y

y2

G. V. 70 (N. E. 75).

 ¿ÿ豈非不僅所用術語，³觀念q身亦可能外
來？德ÿ則sQ自身須`ýý外！因理智觀念或反思觀念Ā源ý心

靈ÿçsQ非`在者，無從在ý身覓得`在，`來`在之觀念？

G. V. 71 (N. E. 76).

 ç@心靈A僅w接收知識之能……則非必然�理之
源，lÛs所ï示Ā因感à絕不足證v必然性，m點無可爭ð2

G. V. 76 (N. E. 80).

 按<Yy�理=之â義，<甜非è=非Yy命題
44甜è感源自外感à……然<方非X=可稱Yy，因思考時sQ_
矛盾ßÛ用ý理解力自供之內容2

G. V. 79 (N. E. 84).

 III). s當Øm哲學|理反]ÿ心靈無物不源自感à2
然須_心靈自身Ûv情感除外2Nihil est in intellectu, quod non
fuerit in sensu, excipe: nisi ipse intellectusÿ理智中無N物不Y在

G. V. 100 (N. E.



感à中，唯理智自身除外Ā2心靈Ā含`在1ĀÜ1}N1\N1原

因1知覺1è理等Ā多概念，ö非感à所能予2

 知覺之³續喚醒持續時間觀念，然o創 之2G. V. 139 (N. E. 156).
 @觀念A僅表可能性Ā故縱無弒x之ÏĀ……弒

x仍屬可能罪Ì，v觀念�Ā無Ý2

G. V. 279 (N. E. 325).

 範疇ÿpredicamentsĀ之設極wß用，ê思修
l而非þ棄2ĀÜ1ß1質1Ì動或被動1關Ï……Ā範疇，�ñv
組\之範疇，或þ足夠2

G. V. 324 (N. E. 380).

 �理確基ý觀念的契\或衝突，但sQ]�理
之�知，�常非]契\衝突之知覺2

G. V. 338 (N. E. 400).

 原始ÏĀ�理乃直接內在的當Q感Ø經驗2笛
t兒主義者或聖奧õïO之首個�理ým顯現ÿs思故s在，即s乃

思考之物2然……s不僅明見ý之思考，亦明見ýø異思……故笛t兒
原則確當，然非m類原則之獨N2

G. V. 347 (N. E. 410).

 <s`在=命題恆wĀ高自明性44因v不可
證ý他物，乃直接�理2謂<s思故s在=非ñ思證`，蓋思�被思

q為NÏĀ言<s思=即þ言<s在=2然汝pu_m命題摒ý|理

外ÿ因v乃基ý直接經驗之ÏĀ命題，非必然命題44à者之必然性
見ý觀念的直接契\ÿconvenanceĀ2反之，唯P帝得見<s=�
<`在=Ð詞Û`相³，即s`ñ`在2

G. V. 391 (N. E. 469).

 ]`在�思想的直接}覺ð供Ā初à驗�理或
ÏĀ�理ÿ即首�經驗Ā，而\N性命題涵首�Y驗�理或理性�

理……Ð者ö不可證，故可稱直接ÿ_者因理解�]象w直接性，à
者因主謂詞w直接性2

G. V. 415 (N. E. 499).

 <觀念=N詞指心靈內容Ā故烙s大腦之s
記非觀念……然心中Ā物ÿÛ思想1知覺1情感Ā雖不ö觀念，吾人
知非觀念2因觀念ýs¯非`ý思想Ì為，而`ýà能……然m亦p

G. VII. 263 (N. E. 716).



÷ÿ吾人w思考萬物之遠距à能，縱]吾或無觀念之物亦然ÿ因吾p

�接之à能ĀĀ故觀念需ð種思考Ï物之近距à能2然m猶不足……
是ñ吾之內必pN物，既^向Ï物，亦表出之2[參見XI. § 75.]

 理性�理之首為矛盾ß……ÏĀ�理則�直接知覺
\v多2

G. IV. 357 (D. 48).

 觀念�理是v�生俱來？ý思想藝術之初階
ÛĀ踐，解決m題非絕]必要……觀念準則之起源非哲學序曲Ā須p
精²方得善解2

G. V. 15 (D. 95; N. E. 15).

 感à��納法永不能教^完美nÝ�理或絕]必
然之物，僅能呈現Ā`Û特例所見44然吾¯ÿ識必然nÝ�理……
故è知m等�理部V源ý內在2

G. VI. 505 (D. 155).

 s贊\ÿ思想觀念清p，然非NW清pö為明p……欲借混
雜觀念ÿ縱極清pĀ證ð物之不可能，Ā屬Ý用2

G. II. 121.

 靈魂可謂]ý身Yy賦pĀ故`在1ĀÜ1}N1\N1
差異等……亦然2
G. III. 479.

 ¿ÿ身Üo藉感àð供主動能力之清p明p觀
念，Û吾人反思心靈Û`所得者……德ÿm見甚佳2
G. V. 156 (N. E. 175).

 既信念ö`ýÞ�生命1證據或理u之記憶，
則信�不信不繫ý吾力或自u意à44因記憶非意à所能主2
G. V. 340 (N. E. 402).

 sN向且óÎ仍支持P帝Yy觀念之說⋯⋯並u
mèÛv他無法經感à獲得的Yy觀念2ÛÎ依ĀðÜ系，s更²N

n�為靈魂的所p思想和Ì為ö源自vq性，絕無可能u感à賦

予⋯⋯但m刻姑且õ置mä究，姑且依Ād常用語⋯⋯s_審視，依

s之見，即便在常規Ü系Qÿ論Û物Ü]靈魂的`用時，lÛ哥�尼

學~�常人ö基ý充V理u論述z陽Û動Ā，sQêÛ`表述ð些觀

念和原理非源ý感à，而是sQ�生俱來無需構建，儘管感àð供了

察覺它Q的契機2

G. V. 66 (N. E. 70).



XIV. § 102  感à�理智之w

 vĀ不必_[觀念]視為外ýý身之物2_觀念視`概念þ
足ø，亦即視為吾人靈魂的樣態2

G. III. 659.

 甚ó可ñ證明ÿ大_1形狀�Û動等概念，Ā不Û
設想般清pĀ�些概念摻雜了想像rV且相]ý吾人感知，lÛ顏

ô1熱等性質ÿ程þ更甚Ā亦ÿÛ是44吾人Ā可質疑�些性質是v
�`ý外界Ï物q質之中2

G. IV. 436 (1686).

 `為必然�理源頭的理智觀念，非源ý感à⋯⋯
源ý感à的觀念是混雜的，依mÍ生的�理ó少部V亦然Ā而理智觀

念Ûv所繫�理則清pV明，Ð者ö非源ý感à，儘管吾人確Ā無法

脫ö感à而思考2

G. V. 77 (N. E. 82).

 sSV觀念�思想ÿ純粹或清p的觀念始終獨û
ý感à`在Ā但思想必�ð種感覺相ê2

G. V. 108 (N. E. 119).

 感àç無理性�û，�無法確證可感Ï物之`
在2故s主張`在之思辨源ý反思2

G. V. 117 (N. E. 130).

 感à為反思ð供素材Āç非念Û他物ÿ即感à
所予之個wÏ物Ā，吾人甚ó不會思考思想q身2

G. V. 197 (N. E. 220).

 當Q或即時記憶，即]剛�生之Ï之回憶，亦
即伴隨內在Ì動之意識或反思，q質P不會欺瞞Āv則吾人甚ó無法

確知自身所思為`⋯⋯ç即時內在經驗不足為憑，則無任`ÏĀ�理

可確信2

G. V. 220 (N. E. 248).

 可感性質之觀念q屬混雜，產生m類觀念的能
力，亦僅能ð供含混雜rV之觀念Ā故除非_v�原為伴隨而生的清

p觀念ÿÛ彩虹�稜鏡ô彩之例Ā，v則吾人僅能憑經驗理解v關

聯2

G. V. 363 (N. E. 432).



XIV. § 103  觀念之質

 ç簡單觀念僅ñ感à為y基，吾人之確信_微
Pv微，甚或蕩然無`⋯⋯觀念q`ý吾心，思想亦�自q性，v他

`p無法直接�響靈魂2再者，吾人]nÝ�永恆�理之確信，y基

在觀念q身，獨ûý感à44純粹且可理解的觀念\樣不賴感à⋯⋯
但可感性質之觀念⋯⋯ÿĀ僅幻象Ā來自感à，亦即來自混雜感知2

而v然�特âÏ物之�理y基在ýĀ效，m證明感à現象依Ā可理解

�理之要求l確³結2

G. V. 373 (N. E. 445).

 可說可感性質Ā為隱蔽性質，必`在更顯明之性
質方能解Û之2吾人所理解者絕非僅限可感Ï物，而p是理解Ā薄弱

之×2

G. VI. 499 (D. 149).

 然須為感à¯lÿ除隱蔽性質外，感à亦ð吾人
�知更顯明之性質，ð供更清p之概念2m即�ý共�感者，因v不

`屬任N外感à⋯⋯例Û數_概念⋯⋯形狀感知亦Û是⋯⋯但須明

言ÿ欲清p理解數_�形狀q身⋯⋯必ñÛ感à無法ð供1而u理智

增補ý感à之物2

G. VI. 500 (D. 150).

 故概念可VO類ÿ唯感à者44各感à`屬之]
象Ā感à�理智兼備者44屬共�感Ā唯理智者44乃理智所特
p2

G. VI. 502 (D. 152).

 ýs而言，知識o臻完善之標�，在ý]象w吾人尚o能證
之屬性2故�`學家ço能證明v視為|�之直線屬性，Āow備足

夠清p之直線概念2

G. I. 352.

 唯願不可理解性僅屬P帝！Ûm吾¯理解自然之望方殷2
然可悲之ÏĀ乃自然無N隅可被y然理解⋯⋯無論`pÛ`高貴，ö

無法\時清p感知或ì握無限Ā更甚者，洞悉N物即�曉ßáyÜ2

G. II. 412.



XIV. § 104  界說

XIV. § 105  特徵符ß學ÿnÝ符ßĀ

 s]m物[千邊形]pm[清p]觀念，卻無法構建
千邊形之意象2

G. V. 243 (N. E. 273).

 汝ß心靈`用方式更為晦暗2sqñ為m乃Ā明p者，且
殆為唯N清pV明者2

G. II. 265.

 唯P帝獨w僅憑直觀知識之優勢2G. V. 472 (N. E. 574).

 ç僅p不完u觀念，\N]象可容多種à不相
依之â義，故吾人o必能uN者è得彼者⋯⋯m時唯經驗能教示mĀ

â義\屬NÜ2

G. V. 248 (N. E. 279).

 Ā在â義�顯被â義物之可能性，]義â義則
不然2

G. V. 274 (N. E. 317).

 簡單詞�不可p]義â義ÿ然⋯⋯當v僅相]吾
人為簡單時ÿ因吾人無法V析óv構r之基q感知Ā，Û熱1冷1

黃1綠，則可獲Ā在â義ñõ明vr因2

G. V. 275 (N. E. 319).

 論Û虛構物ÛÏ物可能性時，物種間Þo或為
漸變⋯⋯縱使吾人徹底明Ā相關`p之內在，m不確â性仍`2然s

不�為m_妨礙Ï物獨ûý理智而wĀ在q質，或阻礙吾人�知之2

G. V. 300 (N. E. 353).

 吾人SV]義â義ÿ僅含Ï物Swý他者
之標記Ā�Ā在â義ÿ�顯Ï物可能性ĀĀ據m可回ê霍布ï44v
主張�理w任意性，因�理依]義â義而û，卻o察â義之Ā在性非

任意的，且非所p概念ö可任意結\2

G. IV. 424 (D. 30) (1684).

 當[â義]è展V析ó原始概念，且o預設任`需Y
驗證明可能性者，mâ義方為完美或q質性â義2

G. IV. 450 (1686).



 s�為O段論形式之�明，乃人類心靈Ā傑出
創見之N，甚或]ĀÝ大之列2m乃ð種nÝ數學，vÝ要性o獲充

V�知2

G. V. 460 (N. E. 559).

 更須知`在優良的非O段論式è論⋯⋯例Ûÿ
耶~基督是P帝，故基督之母乃P帝之母⋯⋯ç大衛為所羅門之x，

則所羅門無疑為大衛之子2m類è論必可憑藉n�O段論q身所依之

�理予ñ證明2

G. V. 461 (N. E. 560).

 在哲學中，sþ�現N種方法，能在所p科學 域
Ā現笛t兒等人�Þï數�V析在算術��`學P的r就，m即組\

術ÿArs CombinatoriaĀ……藉m，世間NW複\概念ö可化}為ç
~簡單概念`為v_母表Ā�Þ組\m_母表，便能Āp序方法 n

�現萬物Ûvâ理，ñÛNW可ä究之Ï2

G. I. 57 (ca. 1672).

 sî在T九歲青�時期，ý拙著:組\術;中þ思Ûm
Ï……s�為�lw哲學意義的Ā在符ß，必須�思想V析相ê2ª
然，m類符ß須ñ�確哲學為_ð，而直óÎå，s方g著手建構

之2

G. III. 216.

 s的ð微�VĀS越便利之×在ýÿ它能�Þð種V析
呈現�理，無需任`想像力的ü力44à者��僅憑v然rß44
並使sQ相較阿基米德所獲之優勢，lÛ韋Ô�笛t兒相較阿波羅尼

奧ï之優勢2

G. M. II. 104.

 [萊布尼茨憶Û少�構想時言Ó] sþ萌生m非凡見解ÿ
人類思想可�明ð種_母表，�Þ組\v_母並V析所構詞語，萬物

ö可被�現�驗證……彼時so充VÜ�mÏ之偉大2然và隨學識
增長，s益�]â追索m宏業之決心2

G. VII. 185.

 ï數q身並非�`學的�l表徵術Ā須÷覓他法，s確信
m術]機械科學中�`學的ê用，_比ï數更為p效2ð人ë異者，

G. VII. 20.



XV. § 106  P帝`在之四Ý證明

ÏÎÿ無人察覺m點2蓋世人�ö視ï數為�l的數學�現之術，ç

囿ýmr見，則永÷覓得v他科學的�Ā表徵符ß2

 理性�現之術的²展，泰半繫ý表徵術ÿars
characteristicicaĀ之精²2世人常僅在數_1線條Ûv表徵物中_
求證明，無非因數_之外，鮮p符ß能便利地]êĀ般概念2

G. VII. 198.

 除卻世界或p限Ï物之總Ö，尚`ð種
}御性之}NÜ44非僅Û靈魂}御s身，或更精確而言，Û自s}
御s之軀Ü44Ā則w更高�l之意義2ßá之}御性}NÜ不僅主
宰世界，更構築並塑r之2v超越世界，可謂超世`p，Ā乃萬物之

終極理u2蓋`在之充足理u，既不可見ý個wÏ物，亦不可見ýÏ

物之yÜ總Ö�序列2試設想ÿçð�`學x籍自永恆`p，且相繼

抄錄傳世，則顯而w見ÿ雖可據母q解Û當Q之書，然縱回溯無數抄

q，終不可得v完足理u44因吾人恆可ú問ÿ`ñm類書籍永恆`
p？即書籍`ñ`在？又`ñÛm書û？書籍之理Û是，世界Ā狀態

亦然ÿ縱p特â變化法則，à繼狀態在ð種程þPĀ為_態之摹q2

故無論回溯`種Y`狀態，永不可得Ï物之完足理u，即<`ñ`p

任`世界=Û<`ñ是m世界而非彼世界=之u2 汝固可假設世界永
恆Ā然因汝僅假設狀態之序列，v中無Nw充足理u，且縱p無窮序

列亦~毫無ûÛ因，故理u必`ý他×2永恆之物縱無因，亦必p

uÿý恆常之物，mu即必然q身或q質Āý變化序列之物，ç假設

v自永恆相繼，則mu_為ÿ吾人稍à_見Ā<傾向之優O=，v構

r不在必然之理……而在傾向之理2um顯明ÿ縱假設世界永恆，吾
人亦無法迴ÿÏ物之終極超世理u，即P帝……因萬物終極y源必`
ýw形而P必然性者，且任``p物之理u僅可見ý÷N`p物，故

必`在w形而P必然性之唯N`p，vq質即`在q身Ā因而必`p

G. VII. 302 (D. 100; L. 337).



XV. § 107  qÜ論證明

異ý<Ā`p之複多Ü=ÿ即世界Ā之物44而吾人þ��並論證ÿ
世界不w形而P必然性2

 P帝不僅為`在之源，亦為q質之源44
就vwĀ在性而言，即可能性中Ā在性之源2因P帝之知性乃永恆�

理之境域，或�理所繫之理念所在Ā無P帝則可能性中無Ā在，非僅

無`p之物，更無可能之物2蓋çq質1可能性或永恆�理wĀ在

性，則mĀ在性必植yýð`p且Ā�之物，故必`ý必然`p者之

`在44vq質涵~`在，或v可能性即足ñr就現Ā性2Û是，唯
P帝ÿ或必然`p者Ā獨享m特權ÿçv可能，則必`在2因無界

域1無vâ1故無矛盾之物，v可能性不Ø~擾，mq身þ足證P帝

`在之Y驗性2吾人亦�Þ永恆�理之Ā在性證之……然W莫Ûð些
人所臆想ÿ永恆�理依`ýP帝，故屬任意且繫ýv意à……m說僅
適用ýv然�理ÿv原理為適W性或ó善之ë擇Ā，而必然�理唯繫

ýP帝之知性，乃v內在]象2故唯P帝是為原初}NÜ或q始單N

ĀÜ，NWØ 或Í生之單子öv產物，可謂藉神性`那不o之閃現

而生，Ø制ýØ 物之容Ø性44vq質即p界域2P帝之中，Yp
權能ÿ萬p之源Ā，lp知識ÿv內容為理念之殊相Ā，終p意à

ÿ依ó善原則肇ô變化或創生Ā2mĀ特徵]êýØ 單子中構r主

Ü或基底者[參見拉塔Y生註Û，L. 245]1知覺à能，ñÛ意欲à
能2然mĀ屬性ýP帝乃絕]無限或完滿ĀýØ 單子……則僅為依
單子完滿程þ之仿效2

G. VI. 614 (D. 224; L. 241).

 [`p論論證]非謬誤è理，而為N不完備之證
明44v預設ð仍須證Ā之Ï，方使論證w數學明證性Ā即默�<y
偉大y完美之`p=m理念w可能性且不含矛盾2然m見解þp所

得ÿu是證得，çP帝w可能性，則v`在44m唯神性獨享之特

G. V. 419 (N. E. 504).



XV. § 108  P帝概念可能性之證

權……笛t兒之÷N論證ÿ力圖證P帝`在，因吾人靈魂pv理念，
且必源自q原Ā則更k說服力2

 凡用ñ證P帝`在之方法�ö可×，ç臻ý完
備，ö可Ôv目的2

G. V. 420 (N. E. 505).

 ç必然`在者是可能的，則v必然`在2因為必
然`在者��Þvq質而`在者Ā為\N物⋯⋯ç<�Þ自身而`在

者=不可能，則所p<�Þ他物而`在者=亦不可能44因它Q終究
需依賴<�Þ自身而`在者=而`在ĀÛm則無物能`在⋯⋯ç無必

然`在者，則無可能`在者2

G. IV. 406 (D. 137).

 s\意<可能者=之理念必然包含<能產出可能者之`在
者=的`在ÿ即m理念Ā2但<可能者=之理念並不包含m`在者的

Ā�`在44閣Q補充<ç無m`在者，則無物可能=時，�p誤
解2因要使NÏ物r為可能，只需<能產出ü物之`在者=q身是可

能的便足夠2N般而言，要使N`在者r為可能，只需v動力因是可

能的即可Ā唯獨ó高動力因例外，v必須Ā�`在2但m乃基ý÷N

理uÿç無必然`在者，則無物可能2

G. III. 572.

 ĀX滿之`在者`在2s稱<X滿=為
每N單純1l面且絕]之性質，v無限制地表Ô所表Ô之內容2因Û

m性質屬單純，故亦不可V解或不可â義44v則vç非多種性質之
Ö\Ü，便是Ø界限所囿Āç屬à者，則需�Þvâ²Nn�展來理

解，Õ背<純粹l面=之假設2um可證ÿ所pX滿性質彼m兼容，

可共`ý\N主Ü2設p命題<A�Bà斥=ÿA1B指m類單純形式
或X滿性質44多�並`時\理Ā，顯然ço解析A或B任N�ÿ或
z者Ā，m命題無法得證Ā因ç不解析，vq質便無法納入è論，而

任`Ï物之à斥性ö可Û法炮製2然ÿ依假設ĀÐ者ö不可V解，故

G. VII. 261 (N. E. 714) (1676).



XV. § 109  ßá論論證

XV.  五

m命題]v無法rû2 然çm命題為�，則ê可證明44但v非自
明為�Ā而所p必然�命題ç非可證，便是自明2故m命題非必然為

�2ü言之，既然<A�B不共`ý\N主Ü=非必然，則Ð者可共
`Āmè論適用ý任`\類假設性質，故所pX滿性質ö兼容2 因
m，`在ÿ或可設想ĀN涵~所pX滿性質之主Ü，即ĀX滿之`在

者2 um亦可得ÿm`在者`在，因<`在=q身即屬X滿之列⋯⋯
sý�{時þ向ï賓諾莎展示m論證，彼�v\理Ā因他初時反駁，

s便書ûm論並誦讀予彼2 附註 笛t兒關ýĀX滿`在者`在之論
證，預設了ĀX滿`在者可被設想或可能⋯⋯然問題在ýÿ吾人是v

�p能力構想m`在者⋯⋯

 [洛克主張ÿ因吾人現Î`在，故必pð物恆
`2萊布尼茨答曰ÿ]ç閣Q論證意指<從無>空無N物?之時=，
m論Ā含p義2s\意m點，且v確為_述命題之純粹數學è論44
因çþp<空無=，則恆為<空無=ÿ空無不能產生`在者ĀĀ故吾

人自身不ê`在，Õ背經驗第N�理2然mè論首Y顯示ÿ當閣Q言

<ð物自永恆`在=，Ā指N永恆之物2但依閣QÏÎ所論，無法è

得<ç恆pð物，則恆pð特â物ÿ即永恆`在者Ā=2因p論v會

言ÿsu他物所生，而他物又u÷物所生2

G. V. 417 (N. E. 500).

 <p必然之物`在=乃自明之理，因v�Ï物確然
`在2

G. IV. 359 (D. 51).

 u吾人現Î`在，可è知吾人_來亦`44除非
p變w之u2故除非÷證<吾人唯賴神恩方得`在=，v則無法u吾

人`續證明P帝`在2

G. IV. 360 (D. 51).



XV. § 113  知識��理之關Ï

 ç必然`在者可能，則v`在2m⋯⋯Ā現了從q質到`
在1從假設�理到絕]�理1從理念到世界之Þo⋯⋯ç無永恆Ā

Ü，則無永恆�理Ā故P帝umè得44祂乃可能性之y源，因v心
智即理念或�理之域2然çñ為永恆�理ÛÏ物之善性×決ý神意，

Ā大謬不然Ā因NW意àö預設理智]善性之v斷44縱使p人強_
<v斷=之]轉予意à，亦無人能言意à乃�理之因，因v斷q身亦

非v因2�理之u`ýÏ物理念中，而m理念q屬神聖q質2孰gÝ

言P帝`在之�理ÿ繫ý神意？

G. VII. 310.

 吾人不äÛð些司各脫~所言，主張永恆�理可脫ö理解
ÿ包括神之理解Ā而獨û2依s之見，永恆�理之Ā在性Āu神聖理

解所賦ÿ雖v意ào參�v中2NWĀ在必植yý`在者2ª然，無

神論者或可為�`學家Ā然ç無P帝，則�`學_失v]象2無P

帝，非僅無物`在，更無物可能2

G. VI. 226.

 vÿ閣Q�為m[ð�`命題]為�，縱使閣Q
o思Û之？_ÿ然，î在�`學家證明或世人察覺之_即為�2vÿ

故閣Qñ為�偽`ý物，不在思？_ÿ然2vÿ物可p偽P？_ÿ非

物p偽，乃]物之思或命題p偽2vÿ則偽屬思，不屬物？_ÿ吾不

得不�\2vÿ然則�亦Û是P？_ÿ�Ûm，然吾疑mè論是vp

效2vÿ問題既出，而閣Q見解oâ時，豈不疑物之�偽？_ÿª

然2vÿ閣QÒ��\N主Ü可w�偽44因依問題q質，非�即
偽？_ÿ吾��並斷言ÿç偽屬思非物，則�亦然2vÿ然m�閣Q

_述<縱無人思之亦為�=矛盾2_ÿ閣Q困吾ø2vÿ吾等仍須調

和之2閣Qñ為NW可生之思öĀ�形r？或更明言之ÿNW命題ö

被思ÛP？_ÿ吾不ñ為然2vÿ則可知�理關P命題或思44然屬
可能之思Ā故ó少可確言ÿç人ñm方式或相反方式思之，v思必為

�或偽2[v餘]ûí在駁斥霍布ï之唯]論]

G. VII. 190 (1677). A.



XV. § 114  從預â和諧出�的論證

 m虛構之â數[永恆�理之必然性]44ÿ支Þ神性44Ā
非他物，乃P帝q性自身，即v理解力為v智慧�善性û則2

G. VI. 230.

 例Ûÿð些數較他數更可被u除44m乃神意使然，抑或
數之q質所ô？

G. VI. 423.

 吾人可言ÿØ 之靈�P帝之w，僅Û較少之ý較多1p
限之ý無限2

G. II. 125.

 關ý<sQ是v在P帝之中觀見萬物，抑
或擁p自身觀念=之爭ð，必須理解的是ÿ即使sQ確在P帝之中觀

見萬物，仍須擁p自身觀念44m非指ð些wÜ�像，而是心靈的感
ê或變異，�sQ在P帝之中所見相ê2

G. IV. 426 (D. 32) (1684).

 m等`p［單子ÿMonadsĀ］之q性44無
論主動或被動44ö源自nÝó因2ç非Ûm，v彼m獨û便永不能
產生自然中可見之秩序1和諧�美2然m論證原僅wÓ德確â性，經

吾所創之ð型和諧ÿ即_â和諧Ā，Òð升ó完備之形P必然性2

G. V. 421 (N. E. 507).

 P帝創生ĀÜ，而非vÌ動ĀýÌ動中，P帝僅
為T`者2

F. de C. 70 (D. 184).

 P帝非因O置臨在ý物，乃憑q質Āv臨在顯現
ýv直接`用2

G. VII. 365 (D. 245).

 權能關P`在，智慧或理解關P�理，意à則關P善好2G. VI. 107.
 ［P帝之］善好Y^性地驅使v創生並Ā現NW可能之

善Ā然v智慧從中ë擇，Òrv終極擇善之因ĀĀ終，v權能賦予v

Ā現m宏大設計之方2

G. VI. 167.

 唯P帝ÿ萬物自v不o流Í，v觀照ßá不僅Û眾
生所見，更迥異ý眾生Ā乃現象相ê之因，使個Ü之私r為眾生之

G. IV. 440 (1686).



XV. § 117  P帝的善性

XVI. § 118  自u�決â論

|Āv則萬物_失卻³繫2

 欲使NÌ動非屬神蹟，僅符nÝß不足為憑2蓋çmß非
植yÏ物q性，則需恆常神蹟ñÌ之2……故P帝命軀Ü�從靈魂1
靈魂覺知軀Ü所遇尚不足夠Āv必賜予Ā現之法，而吾þõ明m法2

G. IV. 533.

 P帝Øvó高理性驅動，ý眾多可能Ï物序列
或世界中，擇â自u`p當Ìð決之世界ÿ雖非övT力Ā，Ò使N

WÏ件恆常確âĀ然m無損`p之自uÿm簡擇之ð絕o更wv自u

q性，僅_彼ý理念中所見之自uq性Ā現2

G. VII. 390 (D. 255).

 çP帝須時時修�自然之序，m�非屬超自然即
屬自然2ç屬超自然，則吾等須訴Ā神蹟ñÛ自然Ï物，m乃�謬之

法Ā蓋萬物ö可 w藉神蹟Û之2然ç屬自然，則P帝非為超世智性

ÿintelligentia supramundanaĀÿv_涵~ýÏ物q性之QĀ即v
_為世界之魂2

G. VII. 358 (D. 242).

 吾÷p理據駁m_想44謂空間乃P帝之屬
性2ç然，空間當屬P帝q質2然空間w部Vÿ故P帝q質中_p部

V2請君入ÿÿSpectatum admissiĀ2

G. VII. 399 (D. 264).

 縱無Ø 物，P帝之無ß永恆仍`Ā然m屬性不
依時空2……m等屬性僅昭示ÿP帝_臨在並�NW當`之物共在2
G. VII. 415 (D. 281).

 世pÐ著]迷宮，常使吾等理性失�ÿvN關P自u�必
然之宏大ú問，尤見ýā之生�q源2

G. VI. 29.

 ç意à自決時，擇者自身或所擇]象中無N物可^向ë
擇，則më擇既無因亦無u2而Ó德之ā既`ýā擇，m即��āy

G. VI. 411.



無y源2故依Ā形Pl理，世間q不ü`Ó德之āĀ\理，Ó德之善

亦不`，NWÓ德ö_湮滅2

 Õ逆Ó德1當ÿ且使懲罰不義之<必然=，乃不
可逾越之必然44縱使吾等傾心竭力欲ÿ必然之Ì，亦àà無ß2然
m顯然不適用ý自願Ì動ÿ蓋吾等不Ì非所願之Ï2v預見�_â亦

非絕]，而預設意àÿç吾等ÌðÏ為必然，則吾等願ÌmÏ亦\等

必然2

G. VI. 380 (D. 197).

 吾不當言Þ當或他人pÓ德必然ô罪，唯可言ÿ罪之傾向
ýv_優，Òpð種_â，然非必然2吾�P帝pÌó善之Ó德必

然，]â之靈亦pÌ善之Ó德必然2總Ü而言，吾ā`m解，免生悖

理之言2

G. II. 419.

 吾ñ為，嚴格而言，意àÌ為雖屬v然，然
<必然=不ê�<意à=]û，而當�<v然=]û……且不可_
<必然=混\ý<決â=，因思想中之³繫或決â性不遜ýÛ

動2……非但v然�理非必然，v³繫亦非恆w絕]必然……Ā物理Ï
物ýP帝而言，甚wÓ德�意àrV，因Û動ß之必然性無他，唯

<ó善=之必然耳2

G. V. 163 (N. E. 182).

 ［自u意à倡ð者］所求ÿó少多人ÛmĀ乃
荒謬不可能之Ï44欲求�衡之自uÿliberty of equilibriumĀ，
m純屬虛Ý÷Ì，縱使得之亦無濟ýÏĀ即謂v冀求意à自u，ñ÷

理解所生之NWs記，m�_Ā�自u�理性2

G. V. 165 (N. E. 184).

 吾等非欲求<欲求=，乃欲求<Ì動=Āç吾
等欲求<欲求=，則_欲求<欲求欲求=，ñó無窮2

G. V. 167 (N. E. 187).

 ú問意à中是vp自u，等\ú問意à中是vp意
à2<自u=�<自願=Ā為\義2

G. IV. 362 (D. 54).

 NW靈性之自然力ß，ö服從Ó德法則2G. VII. 419 (D. 285).



XVI. § 119  意à�快感之心理學

 笛t兒Y生所持之論44藉虛構之鮮明內感ñ證自uÌ動
之獨û44Ā無效力2吾等無法�W感知自身獨û，亦不恆察決斷所
繫之�微因u2

G. VI. 130.

 非唯自u`pw主動性，NW他類ĀÜÛĀÜ構r之q性
亦然2獸類雖不自u，然v靈魂不失主動2

G. VI. 421.

 凡Ì動者，ývÌ動中即為自u2G. I. 331 (1679).
 自然千般Ì動中`pv然Ā然Ì動者ç無v斷，則無自

u2

G. VI. 122.

 斐ÿ善好者，乃適ý在吾等中產生並增益快
感，或減削痛è之物2ā者，乃適ý產生或增益痛è，或減削快感之

物2泰ÿ吾亦持m見2

G. V. 149 (N. E. 167).

 吾不願人信……吾等須棄õ之|理44謂意à趨
v感知之ó善，ÿv感知之óā2鮮ô力ý�善之源，泰半起ýÿ當

感à�無`用之Ï務場\，吾等所思多為<瘖默=ÿsourdesĀ……即
無覺無感，僅符ß之空泛Û用2……m類知見無ñ動心Ā吾等需鮮活
之物ÿvifĀ方生感觸2

G. V. 171 (N. E. 190).

 吾等當為ýûm恆ßÿ既明理性之結論，縱và
續常ñ瘖默之思呈現，且Q感à之誘，亦當待而從之2

G. V. 173 (N. E. 193).

 不á乃眾生~福之要素，v~福從不在ýy然
_p44m_使v¿木{鈍44而在ý向更大善好之持續不輟的²
程2

G. V. 175 (N. E. 194).

 快感或j悅乃完美之感，即]û益ð種能力之物
的感知2

G. VII. 73 (D. 130).



XVI. § 120  罪

 交戰之�，þ無暇Û用ÿ計Ā彼時觸動吾心者
ö置ýy�之P，pû形rN複\方向，�Û力學之理2

G. V. 179 (N. E. 200).

 [回ê<無法不擇ó善者即非自u=之論ÿ] 能ñ
v自u意à臻ýó善，且恆能Û用m力而不為外力或內在ï情所惑，

m方為�自u，亦為Ā完美者2

G. VI. 385 (D. 202).

 吾不知ól是v可能Āā謂v可臻ý無窮2G. V. 179 (N. E. 201).
 快感固不能ÛZô般得]義之â義，然可Û彼

等得因果之â義2吾深信，究vyq，快感乃完美之感，痛è乃缺陷

之感44ÿv顯著ó吾人可覺知者為然2

G. V. 180 (N. E. 201).

 嚴格而言，ç無反思相伴，感知不足ô悲è2~福亦然...
吾人固÷置疑動物p痛Ā然vèl�不Û人類強烈，既不堪Ø伴痛之

憂愁ÿchagrinĀ，亦÷感隨l之喜悅2

G. VI. 266.

 無記憶之永生ýÓ德y然無用Ā因vĀ
盡NW賞罰2

G. IV. 300 (D. 9) (ca. 1680).

 Ó德之ā所ñ為大ā者，ÿ因v為物理之ā之源2G. VI. 118.
 世間`N|義，Ûð類賞罰，�÷þýÌ絕]必然之Ï者

ÿ倘pm等人Ā2m類|義之目的不在矯l1垂範，甚或彌補āÌ2

m|義ÿ基ý適W性，要求特â滿足ñ償贖ā業2

G. VI. 141.

 心靈之°，在憑]â反思之àñ防表象之突襲，並
ý特â境況Q，非經深思熟慮，不Ì動亦不v斷2

G. IV. 454 (1686).

 德性乃心靈不變之訓«，乃\N訓«之永續更ð，吾人�
ÛØv驅策ñÌ吾信為善者... 蓋吾人意àÿ當悟性_ð物呈為善ā
時，方Øv引動ñ求或ÿ2故吾人常`lv，即足ð吾人常ÌlÏ2

G. VII. 92.



XVI. § 121  善ā之義Ā各VO類

 吾生首要之則，乃當恆盡所能，精確Ìk悟性ÿ非ï情Ā
所顯為Ā利或Ā害者Ā既ÌmÏ，則無論結果Û`，當自視為福2

G. VII. 99.

 ßá之完美，或萬物之和諧，不容眾心\等完
美2<P帝`ñ賦m心較彼心更多完美=之問，Ā屬無謂2

G. VII. 74 (D. 130).

 須��m世pā，乃P帝所 ，且q可 無ā之
世，甚或y然不 ...Ā然... 趨ÿā者o必恆為P策，蓋ā或伴更大之
善2

G. VI. 376 (D. 194).

 吾人須知完美為`，v確鑿標�ÛQÿ凡不能Ôó
極境之形式或q性，ö非完美，Û數或形之q性2蓋ó大之數ÿ或萬

數之數Ā�ó大之形，ö含矛盾Ā然ó大之知�y能不ñ不可能2

G. IV. 427 (1686).

 完美不外是q質之ß2G. VII. 303 (D. 101; L. 340).
 ā之終極y源，不當求Ā神意，而在眾生原初之缺陷44

m缺陷理想地蘊ý構r神智內在]象之永恆�理中，故ā無從排除ý

Ā可能善之Ü系外2

G. III. 33.

 絕]第N�理者，ý理性�理中為\N者，
ýÏĀ�理中則為m44NW經驗可umY驗證之，即ÿ凡可能者ö
要求v當`，故_`焉，除非他物阻之44m他物亦要求v當`且�
_者相悖Ā故隨之而現者，恆為使Ā多可能物`續之組\2譬Û，設

\(A, B, C, D\) 在q質P相等ÿ即\等完美，或\等要求`在Ā，且設
\(D\) � \(A\) Û \(B\) 相悖，而 \(A\) 除 \(D\) 外�萬物相容，\
(B\) � \(C\) 亦然Ā則組\ \(ABC\)ÿ排除 \(D\)Ā_`2因ç欲 \
(D\) `，vÿ能� \(C\) 共`，故組\ \(CD\) _`44然m較組\
\(ABC\) 更不完美2u是顯見，萬物ñĀ完美之方式`在2m<凡可
能者ö要求v當`=之命題，可à驗證之，即假âp物`在ÿ蓋或萬

物ö`，則每N可能者öÛm要求`在而Ā`Ā或ð些物不`，則須

G. VII. 194 (ca. 1677?).



XVI. § 122  形P之ā為餘Ðā之源

XVI. § 123  �V析v斷學說的關聯

說明`ñm物`而彼物不`2然m說明ÿ能基ýq質或可能性之nÝ

理據，假â可能者依vq性要求`在，且Ā按v可能性之程þ或vq

質之品階而求`2çq質之性中y無向`之傾慕，則無物能`Ā因謂

ð些q質wm傾慕而v他無之，乃無理之論，蓋`在�nÝ\等地關

P每Nq質2然眾生尚o知，相異物之不可能性`u而生，或相異之

q質`ñ能彼m相悖44因NW純粹肯â之詞�ö彼m相容2
 善者，û益完美者也2然完美者，涵~Ā多

q質者也2

G. VII. 195 (ca. 1677?).

 P帝ýÓ德之ā�物理之āöp所參�，且Ð者öñÓ德
�物理之方式參�Ā人亦ñ自u主動之方式，ýÓ德�物理�面參

�，m使v可°當罰2萊布尼茨旁註ßÿç`在非q質所要求者

ÿessentiae exigentiaĀ，則vq身必wð種q質，或為萬物增Āð
物44umÿ可問ÿmq質`v？`ñ是m而非彼？

G. VI. 162.

 或可謂ÿ萬物序列óý無窮，或為Ā可能善者，雖ßá各
時各×所`者非盡ó善2故ç物性不許N蹴而就臻ýó善，則ßá恆

可自善臻ý更善2然mö吾人÷斷之問題2

G. VI. 237.

 P帝無限，魔鬼p限Ā善可臻ý無窮且Ā臻之，
而āpv界2

G. VI. 378 (D. 196).

 āÌ非Ì動之潛能，乃Ì動潛能之阻礙2G. II. 317.

 倘p人欲ñ數學家之筆法著述形P學�Ó德
學，無物可阻v嚴謹為之2

G. V. 242 (N. E. 272).



XVI. § 124  自然國þ�恩x國þ

 吾深許洛克Y生關ýÓ德�理可證性之學
說2

G. V. 18 (D. 98; N. E. 17).

 P帝之福l非吾人~福之N部，而為vyÜ2G. II. 578 (D. 128).
 �l而無私地|，無非就是被引^在]象的完美

或~福中_得喜悅2……�種|的l當]象，是那些能夠獲得~福的
ĀÜ2

G. II. 581 (D. 129).

 靈智擁p特殊的法則，�ÞP帝親自設û
的秩序，使它Q超越物質的變÷Ā可ñ說，v他NWö為它Q而 ，

�些變÷q身也是為善者的~福�ā者的懲罰而á排的2

G. IV. 480 (D. 73; L. 304).

 s\意，智慧生靈的~福是P帝設計的主要部V，因為它
QĀ肖�祂Ā但s看不出Û`能證明�是祂唯N的目標2ª然，自然

國þ必須p益ý恩x國þĀ但既然萬物在P帝宏偉的設計中相à³

結，sQ必須相信恩x國þ也ñð種方式契\自然國þ，使à者保持

Ā大的秩序�美，從而讓z者組r的uÜ臻óĀ完美的境界2

G. VI. 168.

 ~福之ý人，猶Û完美之ý`在物2倘ç物理世界
`在的首要原則是賦予v盡可能完美的法ð，那ÀÓ德世界或P帝之

城44�ßá中Ā崇高的部V44的首要設計，必然是_Ā大可能
的~福VÞv中2

G. IV. 462 (1686).

 自然可謂擁pN個帝國中的帝國，或可說是N個雙
Ý國þÿ理性�必然的國þ，或形式�物質粒子的國þ2

G. IV. 391 (D. 63).

 在n�靈魂�靈智[esprits]之間`在的v
他差異中……�pN點ÿN般而言，靈魂是Ø 物ßá的活鏡或�
像，但靈智亦是神性q身或自然創`者的�像，能夠�識ßáÜ系並

在Nâ程þP仿效之2……l是�N點使靈智能�P帝建ûð種團

G. VI. 621 (D. 231; L. 266).



契，並使祂]待它Q的關Ï，不僅Û�明家之ýv機器ÿm乃P帝]

v他Ø 物的關ÏĀ，更Û君主之ý臣民，甚óÛx親之ý子{2u

m不÷è斷，所p靈智的總Ü必構rP帝之城，即在Ā完美的君主}

治Q可能Ā現的Ā完美國þ2�P帝之城，��ln世的君主國，是

自然世界中的Ó德世界，是P帝 物中Ā崇高1Ā神聖者ĀP帝的榮

�Ā質`ýv中，因為ç非靈智�識並欽慕祂的偉大�良善，祂便無

榮�可言2也l是在�神聖之城的關Ï中，P帝才p當地擁p良善，

而祂的智慧�力ß則××�顯2lÛsQ_文所示，自然界中z個 

域44即動力因�目的因的 域44之間`在完美的和諧，m×s
Q�ê注意到÷N種和諧ÿ自然之物理 域�恩x之Ó德 域之間的

和諧，亦即P帝`為ßá機器之建築師�P帝`為神聖靈智之城之君

主的z種角ô之間的和諧2m和諧的結果是，萬物Ā自然之Ó引向恩

xĀ例Û，�地球必在靈智治理所需之時，ñ自然方式Ā滅更ð，ñ

懲罰ð些人並獎賞他人2亦可說，`為建築師的P帝在各方面滿y了

`為û法者的P帝，因m罪孽必依自然秩序1甚或憑藉Ï物之機械結

構而自û懲罰Ā\樣，高尚的Ì為_�Þÿ]肉Ü而言屬機械性的Ā

�ß獲得報償，儘管�報償不能也不ê總是û時�生2

謹m鳴謝  Û  _q書掃ï副q|開ý
þ絡2

z  Archive.org Ë  o特蘭·羅素學會

請瀏覽 bertrandrussellsocietylibrary.org (德鲁大學備份點) P的o特
蘭·羅素圖書館Û文獻目錄2

http://bertrandrussellsocietylibrary.org/
https://users.drew.edu/%7Ejlenz/brs.html


宇宙哲學
ñ哲學解讀ßá

列så期ÿ2026�1o4å

Online eReader PDF ePub

Source: hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/

Book Publishing Service
出xNq能在à聯þP流傳數千�的尖端電子書2

Read about our professional publishing services.

This book is available in 42 languages on ï  CosmicPhilosophy.org.

https://hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/download.html
https://hk.cosmicphilosophy.org/books/critical-exposition-philosophy-leibniz/
https://hk.cosmicphilosophy.org/publishing/

	📖 目錄
	1. 導論
	1.1. 隱藏真實訊息
	1.2. 主導性作為基本力
	1.3. 關於本書

	2. 萊布尼茲哲學
	2.1. 第二版序言
	2.2. 初版前言
	2.3. 🔤 縮略語

	3. 目錄
	I. 萊布尼茨的前提
	1. 萊布尼茨未撰巨著之因
	2. 萊布尼茨注釋者之職責
	3. 哲學體系中的兩類矛盾
	4. 其前提
	5. 本書論述架構
	6. 形塑萊氏見解之影響

	II. 必然命題與矛盾律
	7. 萊氏哲學始於命題分析
	8. 萊氏邏輯論證綱要
	9. 此論證引發之問題
	10. 命題皆可歸為主謂形式乎？
	11. 分析命題與綜合命題
	12. 必然性與偶然性

	III. 偶然命題與充足理由律
	13. 萊氏體系中偶然判斷之範疇
	14. 充足理由律要義
	15. 其與矛盾律之關係

	IV. 實體概念
	16. 笛卡兒與斯賓諾莎之實體觀
	17. 萊氏體系中實體之涵義
	18. 活動性之涵義
	19. 活動性與充足理由之關聯
	20. 單一實體諸態構成因果序列
	21. 實體何以異於其謂詞總和？
	22. 時間與萊氏實體概念之關係

	V. 不可分辨者同一律與連續律·可能性與共可能性
	23. 不可分辨者同一律要旨
	24. 此原理之必要性及其非前提性
	25. 萊氏證立此律是否有效？
	26. 實體具無限謂詞·其與偶然性及不可分辨性之關聯
	27. 連續律：萊氏主張之三種連續形式
	28. 連續律之根基
	29. 可能性與共可能性
	30. 諸可能世界之共性
	31. 三類必然性

	VI. 萊布尼茨何以信有外在世界？
	32. 萊氏以物質為既定
	33. 外在世界存在僅具「道德確定性」

	VII. 物質哲學
	34. 感知之普遍可信性乃萊氏哲學前提
	35. 「物質」與「物體」諸義
	36. 萊氏與笛氏動力學之關係
	37. 物質本質非廣延
	38. 萊氏動力學中「原初物質」之義
	39. 「次生物質」
	40. 力之概念與慣性定律
	41. 力與絕對運動
	42. 設定力之形上學根據
	43. 多重因果序列之動力學論證
	44. 萊氏混淆之三類動力論
	45. 其反廣延原子之根據
	46. 反真空
	47. 反超距作用
	48. 力賦予個體性
	49. 原初力與派生力
	50. 動力因果之悖論

	VIII. 物質哲學（續）
	51. 既有複合體則必有單純實體
	52. 區別於空間之廣延乃萊氏出發點
	53. 廣延即重複
	54. 故實體本質不能是廣延，因實體必為真元一
	55. 三類點·實體非物質
	56. 運動屬現象，力方為實

	IX. 連續體之迷宮
	57. 點之疑難
	58. 主張實無限而否定無限數
	59. 萊氏否定某義之連續性
	60. 於數、空間、時間中，整體先於部分
	61. 空間與時間於萊氏純屬關係
	62. 連續體導向單子論之論證要略
	63. 既聚積屬現象，則實無單子之數
	64. 此觀點之疑難

	X. 時空理論及其與單子論之關係
	65. 實體哲學必否定空間實在性之因
	66. 萊氏反空間實在性之論證
	67. 萊氏之位態理論
	68. 單子與空間之關係乃單子論根本難題
	69. 萊氏對此課題之早期見解
	70. 其中期見解
	71. 其後期見解
	72. 時間與變化
	73. 單子論對時空與事物關係持非對稱觀點
	74. 萊氏含混主張時空具客觀對應物

	XI. 單子通性
	75. 知覺
	76. 欲求
	77. 知覺非源於被知物對感知者之作用
	78. 洛采對此觀點之批評
	79. 前定和諧

	XII. 靈與身
	80. 單子關係自此當詳考
	81. 笛卡兒與斯賓諾莎論靈身關係
	82. 萊氏觀點要略
	83. 單子三階
	84. 活動與受動
	85. 知覺之完備度與明晰度
	86. 「原初物質」為各單子之要素
	87. 原始質料作為有限性、複多性與物質的根源
	88. 亦為單子互聯之由
	89. 萊氏靈身關係二說
	90. 首說
	91. 次說
	92. 「實體性紐結」
	93. 次說當棄
	94. 預成說

	XIII. 含混與無意識知覺
	95. 單子差異二類
	96. 無意識心靈狀態
	97. 含混與微末知覺

	XIV. 萊布尼茨知識論
	98. 知識論之義
	99. 先天觀念與真理
	100. 《新論》與萊氏形上學之矛盾
	101. 先天觀念之疑難
	102. 感官與理智之別
	103. 觀念之質
	104. 界說
	105. 《普遍符號術》

	XV. 上帝存在之證明
	106. 萊布尼茲認可的四類證明
	107. 本體論證明
	108. 上帝概念可能性之證
	109. 宇宙論論證
	110. 對此論證之質疑
	111. 永恆真理之論證
	112. 其謬誤
	113. 知識與真理之關係
	114. 從預定和諧出發的論證
	115. 對此論證之質疑
	116. 由萊布尼茨上帝信仰導致的矛盾
	117. 上帝的善性

	XVI. 萊布尼茨的倫理學
	118. 自由與決定論
	119. 意志與快感之心理學
	120. 罪
	121. 善惡之義：三者分殊
	122. 形上之惡為餘二惡之源
	123. 與分析判斷學說的關聯
	124. 自然國度與恩典國度

	20. 附錄

